# DEUSSEN ALLGEMEINE GESCHICHTE DER PHILOSOPHIE

LEIPZIG: F. A. BROCKHAUS

109 D488 136735,1.1 pt. 2

> BOOK 109.D488 v.1 pt.2 c.1 DEUSSEN # ALLGEMEINF GESCHICHTE DER PHILOSOPHIE



3 9153 00059818 7

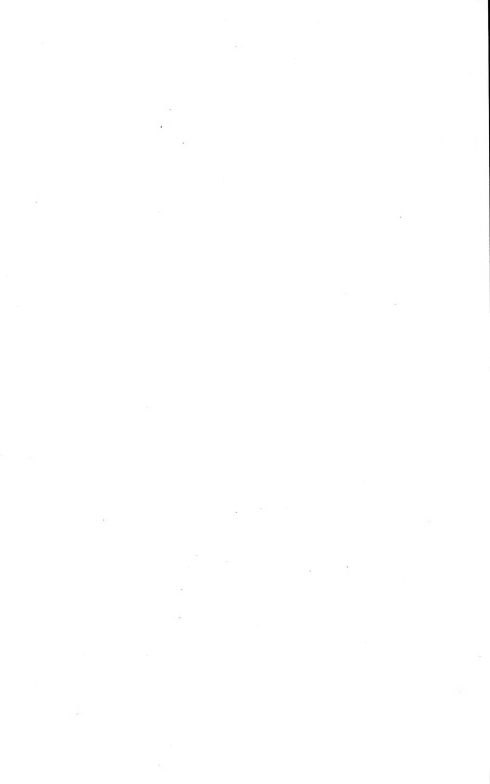
# Date Due

C

スと

# ALLGEMEINE GESCHICHTE DER PHILOSOPHIE.

ERSTER BAND, ZWEITE ABTEILUNG.



### ALLGEMEINE

# GESCHICHTE DER PHILOSOPHIE

MIT

### BESONDERER BERÜCKSICHTIGUNG DER RELIGIONEN.

Von

### DR. PAUL DEUSSEN

PROFESSOR AN DER UNIVERSITÄT KIEL.

ERSTER BAND, ZWEITE ABTEILUNG: DIE PHILOSOPHIE DER UPANISHAD'S. DRITTE AUFLAGE.



LE1PZIG:
F. A. BROCKHAUS.

109 D485

### VORWORT.

Die vorliegende Arbeit, welche die zweite Abteilung unserer "Allgemeinen Geschichte der Philosophie", aber auch ein für sich abgeschlossenes Ganze bildet, behandelt die Philosophie der Upanishad's und damit den Kulminationspunkt der Indischen Weltanschauung, welcher schon in vedischer, vorbuddhistischer Zeit erreicht und an philosophischer Bedeutung durch keine der nachfolgenden Erscheinungen bis auf die Gegenwart hin übertroffen worden ist, weder durch das Sânkhyasystem, dessen allmähliche Entstehung aus den Upanishadgedanken durch Überhandnehmen der realistischen Tendenzen wir in Kapitel X (unten S. 216 aller Selbständigkeit des Auftretens, doch in den wesentlichsten Punkten von den Lehren der Upanishad's abhängig ist, wie denn z. B. sein tiefster Grundgedanke (Nirvânam, d. h. Aufhebung des Leidens, durch Aufhebung der Trishnâ) sich schon mit andern Worten (Einswerden mit Brahman durch Aufhebung des Kâma) in der unten, S. 313, mitgeteilten Stelle Brih. 4,4,6 ausgesprochen findet.

Die Vedântagedanken sind somit für Indien die eigentliche geistige Lebensluft, welche alle Erzeugnisse der spätern Literatur durchweht, geworden und geblieben, und noch VI Vorwort.

heute sind die Upanishad's für jeden brahmanischen Inder dasselbe, was für den Christen das Neue Testament ist.

Eine Erscheinung von dieser Bedeutung verdiente und erforderte eine eingehendere Behandlung, als sie bisher zu finden war, und wir hoffen, daß es uns gelungen ist, den Nebel zu heben, der bisher über dieser Region lagerte, und da, wo manche nur ein Durcheinandertluten widerspruchsvoller Konzeptionen erblickten, Ordnung, Zusammenhang und, wenn nicht ein einheitliches System, so doch eine einheitliche historische Entwicklung zu erkennen, bestehend in einem ursprünglichen, schroffen und kühnen Idealismus, welcher dann im weitern Verlaufe durch eine zweifache Akkommodation, einerseits an die überkommenen Traditionen, anderseits an die uns allen von Natur an eigene empirische Anschauungsweise, sich stufenweise zu dem fortentwickelt hat, was wir, im Anschlufs an okzidentalische Vorstellungen, wenn auch nicht überall genau in dem Sinne derselben, Pantheismus, Kosmogonismus, Theismus, Atheismus (Sânkhyam) und Deismus (Yoga) genannt haben. Zur ersten Orientierung über diese Verhältnisse mag das schon durch seine paradoxe Überschrift die Aufmerksamkeit auf sich lenkende und zum Widerspruch reizende Kapitel IX: "Die Nichtrealität der Welt" (S. 204-215), wie auch der am Schlusse des Werkes (S. 354 fg.) zu findende Rückblick dienen.

Das Merkwürdige und auf den ersten Blick Verwirrende bei dieser ganzen Entwicklung besteht darin, daß jener ursprüngliche Idealismus durch die aus ihm entsprungenen pantheistischen und theistischen Fortbildungen nicht beseitigt wird, sondern als unaufgehobenes Moment fortbesteht und überall, hier mehr, dort weniger deutlich, hindurchleuchtet, bis er endlich vom Sänkhyasysteme ganz verlassen, hingegen vom Vedântasysteme als die allein ganz ernst zu nehmende "höhere Wissenschaft" (parâ vidyâ) proklamiert wird, welcher gegenüber alle jene realistischen Fortbildungen

Vorwort. VII

mitsamt Weltschöpfung und Seelenwanderung als die "niedere Wissenschaft" (aparâ vidyâ) erscheinen und aus einer Akkommodation der Schriftoffenbarung an die Schwäche des menschlichen Erkenntnisvermögens erklärt werden. von den spätern Vedantatheologen vertretene Akkommodationstheorie ist nicht ganz ohne Grund und nur dahin zu berichtigen, daß jene Anpassung an das empirische (auf räumliche, zeitliche und kausale Zusammenhänge gerichtete) Erkenntnisvermögen nicht eine absichtliche und bewußte, sondern eine unbewufste gewesen ist. In dieser Form wird der Akkommodationsgedanke zu einem Schlüssel, welcher geeignet ist, nicht nur die Entwicklung der Upanishadlehre, sondern auch viele analoge Erscheinungen der abendländischen Philosophie innerlich zu erschliefsen. Denn eine Einkleidung metaphysischer Intuitionen in empirische Erkenntnisformen ist nicht nur in Indien, sondern auch in Europa von jeher geübt und auch dadurch nicht um ihr Ansehen gebracht worden, dass Kant das Unberechtigte des ganzen Verfahrens aufdeckte, wie wir dies in den spätern Teilen unseres Werkes näher nachzuweisen hoffen.

Kiel, im April 1899.

P. D.

### VORWORT ZUR ZWEITEN AUFLAGE.

Auch bei der vorliegenden zweiten Abteilung ist die wider Erwarten schnell erforderlich gewordene zweite Auflage in allem Wesentlichen ein unveränderter Abdruck der ersten, da seit deren Erscheinen nichts hervorgetreten ist, was meine Auffassung des in den Upanishad's vorliegenden Entwicklungsganges zu modifizieren geeignet wäre.

Nach dem Vorgange der vor kurzem erschienenen englischen Übersetzung dieser Abteilung (The Philosophy of the Upanishads, translated by Rev. A. S. Geden, M. A., Edinburgh 1906) ist auch der neuen deutschen Auflage ein ausführlicher Index beigegeben worden, dessen Anfertigung, wie auch die Revision der Druckbogen, Herrn stud. or. Johannes Brune verdankt wird.

Kiel, im Dezember 1906.

P. D.

## Alphabetisches Verzeichnis

### der wichtigeren Upanishad's,

zur Erklärung der im Buche gebrauchten Abkürzungen, welche jedesmal aus den Anfangsbuchstaben der hier alphabetisch verzeichneten Namen bestehen (Brih. = Brihadâranyaka - Upanishad, Chând. = Chândogya - Upanishad, usw.). Die beigefügten Zahlen verweisen auf die Seiten unserer "Sechzig Upanishad's des Veda, aus dem Sanskrit übersetzt", wo die von uns verwendeten Texte im Zusammenhang vorliegen, auch in den Einleitungen und Anmerkungen das Nähere zur Begründung unserer Auffassungen zu finden ist.

Âcrama 713. Aitareya 15. Amritabindu 651. Arsheya 853. Āruneya 692. Atharvaçikhâ 727. Atharvaciras 717. Âtma 620. Âtma(pra)bodha 750. Bâshkala 838. Brahma 679. Brahmabindu 646. Brahmavidyâ 631. Brihadâranyaka 382. Caunaka 867 (875). Châgaleya 844. Chândogya 68. Civasamkalpa 837. Cûlikâ 638. Çvetâçvatara 291.

Dhyânabindu 659. Garbha 606. Gâruda 627. Hańsa 674.  $\hat{I}c\hat{a}$  524. Jâbâla 707. Kaivalya 738. Kâlâgnirudra 735. Kanthaçruti 698. Kâthaka 266. Kaushîtaki 23. Kena 204. Kshurikâ 634. Mahâ 744.

Maitrâyana 315.

Mândûkya 577.

Mundaka 546.

Nâdabindu 643.

Mahânârâyana 243. Mrityulângala 851.

Nârâyana 747. Nîlarudra 731. Nrisinha-pûrvat. 754. Nrisinha-uttarat. 779. Paingala 849. Paramahańsa 703. Pinda 618. Pragna 560. Prânâgnihotra 612. Pranava 858. Purusha-sûkta 830.  $R\hat{a}ma$  -  $p\hat{u}rvat$ . 805. Râma - uttarat. 819. Sannyâsa 687. Sarvopanishatsâra 622. Tadeva 833. Taittiriua 214. Tejobindu 664. Yogaçikhâ 667.

Yogatattva 670.

### AUSSPRACHE.

In indischen Wörtern ist

c, ch wie tsch, tschh j, jh wie dsch, dschh

zu sprechen; also: Yâdschnavalkya, Tschhândogya usw.
ç ist ein mittlerer. Laut zwischen s (stets scharf) und sh (= sch).

Die Betonung richtet sich, wie im Lateinischen, nach der Quantität der vorletzten Silbe; ist dieselbe lang, so hat sie den Akzent, ist sie kurz, so liegt er auf der drittletzten Silbe (e und o sind stets lang).

Nach der von uns befolgten Schreibweise sind alle Wörter auf a Maskulina, alle auf a Feminina, alle auf am Neutra: der Vedanta, die Mimansa, das Sankhyam (sc. darganam).

# INHALTSÜBERSICHT.

|    | Vorwort,                                                                                     | Seite<br>V |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|    | Vorwort zur zweiten Auflage                                                                  | VIII       |
|    | Der zweiten Periode der indischen Philosophie oder der Brähmanazeit Fortsetzung und Schlufs: |            |
|    | DIE PHILOSOPHIE DER UPANISHAD'S.                                                             |            |
|    | EINLEITUNG ZUR PHILOSOPHIE DER UPANISHAD'S.                                                  |            |
| ı. | Die Stellung der Upanishad's in der Literatur des Veda                                       | 3-16       |
|    | 1. Der Veda und seine Teile                                                                  | 3          |
|    | 2. Brâhmaṇam, Âraṇyakam, Upanishad                                                           | 4          |
|    | 3. Die Upanishad's der drei ältern Veden                                                     | 7          |
|    | 4. Die Upanishad's des Atharvaveda                                                           | 8          |
|    | 5. Über die Bedeutung des Wortes upanishad                                                   | 11         |
| H. | Einiges zur Geschichte der Upanishad's                                                       | 16-35      |
|    | 1. Der erste Ursprung der Upanishad's                                                        | 16         |
|    | 2. Die vorhandenen Upanishad's                                                               | 22         |
|    | 3. Die Upanishad's bei Bâdarâyana und Çankara                                                | 26         |
|    | 4. Die wichtigsten Upanishadsammlungen                                                       | 31         |
| Ш. | Der Grundgedanke der Upanishad's und seine Bedeutung                                         | 36-47      |
|    | 1. Der Grundgedanke der Upanishad's                                                          | 36         |
|    | 2. Der Upanishadgedanke und die Philosophie                                                  | 38         |
|    | 3. Der Upanishadgedanke und die Religion                                                     | 42         |
|    | Ь                                                                                            |            |

|      | DA               | AS SYSTEM DER UPANISHAD'S.                                                 |                 |
|------|------------------|----------------------------------------------------------------------------|-----------------|
|      | Vorbemerku       | ng                                                                         | 48              |
|      | Des Systems der  | Upanishad's erster Teil:                                                   |                 |
|      |                  | THEOLOGIE                                                                  |                 |
|      |                  | ODER DIE LEHRE VOM BRAHMAN                                                 |                 |
| 1    | Über die Erkennh | arkeit des Brahman 51                                                      | Seite           |
| •    |                  |                                                                            | <b>-78</b>      |
|      | 2. Vorbereiter   | da die Quelle der Brahmanwissenschaft?<br>nde Mittel der Brahmanerkenntnis | 51              |
|      | 3. Das Opfer     |                                                                            | $\frac{56}{57}$ |
|      | 4. Die Askese    | : (tapas)                                                                  | 60              |
|      |                  | rbedingungen                                                               | - 65            |
|      | 6. Der Standn    | unkt des Nichtwissens, des Wissens und des                                 | 0.0             |
|      |                  | ens in bezng auf das Brahman                                               | 68              |
| 11.  |                  |                                                                            |                 |
| 11.  |                  |                                                                            | 90              |
|      | 2. Die Erklär    | (das Brahman) als die Einheit                                              | 78              |
|      | 3. Die Erklär    | ungsversuche des Bâlâki                                                    | 80              |
|      | 4. Sechs einst   | ungsversuche des Çâkalya                                                   | 81<br>81        |
|      | 5. Definitione   | n des Âtman Vaiçvānara                                                     | 85              |
|      | 6. Stufenweise   | e Belehrung des Nârada                                                     | 84              |
|      | 7. Drei versch   | hiedene Âtman's                                                            | 86              |
|      | 8. Fünf versc    | hiedene Atman's                                                            | 89              |
| 111  |                  |                                                                            |                 |
| •••• | 1 Vanhamanla     |                                                                            | 114<br>91       |
|      | 2. Brahman a     | ungen und Anordnung                                                        | 95              |
|      |                  | ds Prâna und Vâyu                                                          | 101             |
|      |                  | mbole des Brahman<br>die symbolischen Vorstellungen von Brah-              | 101             |
|      |                  | zudenten                                                                   | 107             |
|      |                  | en und Ersetzungen ritueller Bräuche                                       | 109             |
| 11/  |                  |                                                                            |                 |
| IV.  |                  |                                                                            | —143<br>115     |
|      |                  | ung                                                                        | 11:             |
|      |                  | als das Seiende und das Nichtseiende, als<br>ität und die Nichtrealität.   | 117             |
|      |                  | ität und die Nichtrealität .<br>ds Bewufstsein, Denken <i>(cit)</i>        | 120             |
|      |                  | ds Wonne (ânanda)                                                          | 127             |
|      |                  | Natur und Unerkennbarkeit des Brahman                                      | 100             |
|      | 0                |                                                                            | 133             |
| .,   |                  |                                                                            | -162            |
| ٧.   |                  |                                                                            | -162<br>143     |
|      |                  | Realität des Brahman                                                       | 148             |
|      |                  | nan als kosmisches Prinzip                                                 | 152             |
|      |                  | nan als psychisches Prinzip                                                | 157             |

Des Systems der Upanishad's zweiter Teil:

# KOSMOLOGIE ODER DIE LEHRE VON DER WELT.

|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Seite           |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| VI.   | Brahman als Weltschöpfer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 163— <b>182</b> |
|       | 1. Vorbemerkung zur Kosmologie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 163             |
|       | 2. Die Weltschöpfung und die Atmanlehre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 165             |
|       | 3. Die Schöpfung der unorganischen Natur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 168             |
|       | 4. Die organische Natur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 176             |
|       | 5. Die Weltseele (Hiranyagarbha, Brahmán)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 179             |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |
| VII.  | Brahman als Erhalter und Regierer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                 |
|       | 1. Brahman als Welterhalter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 182             |
|       | 2. Brahman als Weltregierer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 186             |
|       | 3. Freiheit und Unfreiheit des Willens                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 188             |
|       | 4. Brahman als Vorsehung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 191             |
|       | 5. Kosmographie der Upanishad's                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 193             |
| VIII  | Prohaman ala Waltuanniahtan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 100 204         |
| VIII. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |
|       | 1. Die Kalpatheorie des spätern Vedânta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 198             |
|       | 2. Rückkehr der Einzelwesen in Brahman                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 199             |
|       | 3. Rückkehr des Weltganzen in Brahman                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 201             |
|       | 4. Über die Motive der Lehre von der Weltvernichtung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 200             |
|       | in Brahman                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 203             |
| IX.   | Die Nichtrealität der Welt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 204-215         |
|       | 1. Die Mâyâlehre als Grundlage aller Philosophie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 204             |
|       | 2. Die Mâyâlehre in den Upanishad's                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 206             |
|       | 3. Die Mâyâlehre in empirischen Vorstellungsformen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 212             |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |
| Χ.    | The delitere are caming deference in the first in the fir |                 |
|       | 1. Kurze Übersicht der Sañkhyalehre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 216             |
|       | 2. Genesis des Dualismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 220             |
|       | 3. Genesis der Evolutionsreihe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 222             |
|       | 4. Genesis der Gunalehre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 226             |
|       | 5. Genesis der Heilslehre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 228             |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |
|       | Des Systems der Upanishad's dritter Teil:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                 |
|       | Des systems der epanishad's dritter Ten.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                 |
|       | PSYCHOLOGIE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                 |
|       | ODER DIE LEHRE VON DER SEELE.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                 |
| XI.   | Die höchste und die individuelle Seele                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 231237          |
|       | 1. Die Anschauung des spätern Vedânta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                 |
|       | 2. Ursprünglich nur eine Seele                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 231             |
|       | 3. Die individuellen Seelen neben der höchsten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                 |
|       | 4. Grund der Verkörperung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 236<br>236      |
|       | 4. Orang der verkorperang                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 256             |

| XII. Die Organe der Seele                                                                            | Seite       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 1. Spätere Ansicht                                                                                   |             |
| 2. Der Åtman und die Organe                                                                          |             |
| 3. Das Manas und die zehn Indriya's                                                                  |             |
| 4. Der Prâna und seine fünf Verzweigungen                                                            |             |
| 5. Der feine Leib und die moralische Bestimmtheit                                                    |             |
| 6. Physiologisches aus den Upanishad's                                                               |             |
| XIII. Die Zustände der Seele                                                                         |             |
| 1. Die vier Zustände                                                                                 |             |
| 2. Das Wachen                                                                                        |             |
| 3. Der Traumschlaf                                                                                   | 271         |
| 4. Der Tiefschlaf                                                                                    |             |
| 5. Der <i>Turiya</i>                                                                                 |             |
| o. Del Lariga.                                                                                       | 2.0         |
| Des Systems der Upanishad's vierter Teil:                                                            |             |
| ESCHATOLOGIE                                                                                         |             |
| ODER DIE LEHRE VON DER SEELENWANDERUNG UND ERLÖS<br>SOWIE VON DEM WEGE ZU IHR (PRAKTISCHE PHILOSOPHI | SUNG<br>E). |
| XIV. Die Seelenwanderung                                                                             | 282-304     |
| 1. Philosophische Bedeutung der Seelenwanderungslehre                                                | 282         |
| 2. Altvedische Eschatologie                                                                          | 285         |
| 3. Die Keime der Seelenwanderungslehre                                                               | 292         |
| 4. Die Genesis der Seelenwanderungslehre                                                             | 295         |
| 5. Die Fortbildung der Seelenwanderungslehre                                                         |             |
| XV. Die Erlösung                                                                                     | 305-325     |
| 1. Bedeutung der Erlösungslehre                                                                      |             |
| 2. Ursprung der Erlösungslehre                                                                       |             |
| 3. Das Atmanwissen ist die Erlösung. Charakteristik                                                  |             |
| des Erlösten                                                                                         |             |
| 4. Die Erlösungslehre in empirischem Gewande                                                         | 320         |
| XVI. Die praktische Philosophie                                                                      |             |
| 1. Vorbemerkung                                                                                      |             |
| 2. Die Ethik der Upanishad's                                                                         | 327         |
| 3. Der Sannyâsa                                                                                      | 335         |
| 4. Der <i>Yoga</i>                                                                                   | 343         |
| XVII. Rückblick auf die Upanishad's und ihre Lehren                                                  | 354-368     |
| 1. Vorbemerkungen                                                                                    | 25.         |
| 2. Der Idealismus als Grundanschauung der Upanishad's                                                |             |
| 3. Theologie (Lehre vom Brahman oder Âtman)                                                          |             |
| 4. Kosmologie und Psychologie                                                                        |             |
| 5. Eschatologie (Seclenwanderung und Erlösung)                                                       |             |
| Index. I. Namen- und Sachverzeichnis                                                                 |             |
| II. Verzeichnis der Zitate                                                                           | 385-401     |

| DIË PHILOSOPHIE DER UPANISHAD' | DIË | PHIL | OSOPHIE | DER | UPANISHAD' | S |
|--------------------------------|-----|------|---------|-----|------------|---|
|--------------------------------|-----|------|---------|-----|------------|---|



### Der zweiten Periode der Indischen Philosophie oder der Brahmanazeit Fortsetzung und Schlufs:

# Die Philosophie der Upanishad's.

(Bis ca. 500 a. C.)

### A. Einleitung zur Philosophie der Upanishad's.

### 1. Die Stellung der Upanishad's in der Literatur des Veda.

### 1. Der Veda und seine Teile.

Wie aus unsern frühern Ausführungen (I, I, S. 64 fg., vgl. I, I, S. 47 fg.) erinnerlich, zerfällt die Gesamtheit der vedischen Literatur, entsprechend den vier Hauptpriestern beim Somaopfer, in vier Hauptteile, den Rigvedu, Sâmavedu, Yujurvedu und Atharvavedu, deren jeder eine Sanhitä, ein Brähmanam und ein Sâtram enthält. Das Brähmanam (im weitern Sinne des Wortes) wird dann wieder von den Vedântatheologen (oben, I, I, S. 47—50) in drei inhaltlich meist mit einander verbundene und verfließende Teile zerlegt: Vidhi, Arthavâda und Vedânta oder Upanishad. Folgendes Schema mag behilflich sein, diese Hauptgliederung des Veda im Gedächtnisse festzuhalten.

| I.   | Rigveda     | A.  | Samhitâ        | , |    | 17:11:               |
|------|-------------|-----|----------------|---|----|----------------------|
| II.  | Sâmaveda    | l n | 70. 47         |   |    | Vidhi                |
| III. | Yajuvveda   | В.  | . Brûhmaṇam    |   |    | Arthavâda            |
| IV.  | Atharvaveda | C.  | $S\hat{u}tram$ | ţ | c. | Vedânta (Upanishad). |

Noch ist im voraus zu bemerken, daß jeder der genannten zwölf Teile des Veda in der Regel nicht in einfacher, sondern mehrfacher, zum Teil vielfacher Form überliefert ist, sofern jeder Veda in verschiedenen Çākhā's (wörtlich: "Zweigen" des Vedabaumes) d. h. Vedaschulen gelehrt wurde, welche in der Behandlung des gemeinsamen Stoffes so sehr von einander abwichen, dafs daraus mit der Zeit verschiedene Werke parallelen Inhaltes erwuchsen. So enthält namentlich jeder der drei alten Veda's (bei dem vierten liegen die Verhältnisse vielfach anders) nicht ein Brāhmaṇam, sondern mehrere, und dementsprechend sind zu jedem Veda nicht nur eine, sondern mehrere Upanishad's vorhanden. Hiervon weiter unten.

### 2. Bråhmanam, Aranyakam, Upanishad.

Der Anschlufs der Upanishad an das ihrem Geiste sehr heterogene Brâhmanam ist in der Regel kein unmittelbarer, sondern pflegt gebildet zu werden durch ein, in die Upanishad auslaufendes oder dieselbe in sich eingebettet enthaltendes, Aranyakam oder "Waldbuch", so benannt, sei es, weil es (wie Oldenberg, Prolegomena S. 291 annimmt) um seines geheimnisvollen Charakters willen dem Schüler nicht im Dorfe (grâme), sondern aufserhalb desselben (aranye, in der Einöde) übermittelt wurde (vgl. die Erzählung Brih. 3,2,13, Up. S. 433 und die Namen rahasyam, upanishad), sei es, weil es von Haus aus "ein für das Gelübde des Waldlebens bestimmtes Brâhmanam" (âranyaka-vrata-rûpam brâhmanam, Sayana, Einl. zum Ait. Ar., bei Aufrecht p. III, meine Up. S. 7) war. Der Inhalt der Åranyaka's begünstigt wohl mehr die letztere Auffassung, sofern sie vorwiegend in allerlei Ausdeutungen des Rituals und allegorischen Betrachtungen über dasselbe bestehen, wie sie beim Waldleben an die Stelle der größtenteils nicht mehr vollziehbaren, wirklichen Opferhandlungen treten mochten und einen naturgemäßen Übergang zu den ganz frei sich über den Kultus erhebenden Upanishadgedanken bilden. Dieser Übergang fehlt nirgends, wo uns der Schriftbestand einer Çâkhâ vollständig vorliegt (was bei den Kâthaka's, Çvetâcratara's, Maitrâyanîya's nicht der Fall ist), denn sowohl die Aitarenin's und Kaushîtakin's des Rigveda, als auch die Taittiriyaka's und Vajasaneyin's des Yajurveda besitzen, im An-

schlusse an die Samhitâ, ihr Brâhmanam nebst Âranyakam und Upanishad, und wenn auch bei den Schulen des Sâmaveda der Name Aranyakam nicht üblich ist, so tragen doch auch dort die Eingänge der Upanishad's (Chândogya-Up. 1-2 und Upanishadbrahmanam 1-3) durchaus den Charakter der Aranyaka's (vgl. Up. S. 66 fg. 203 n.). — Diese bei allen Çâkhâ's im wesentlichen gleichartige Aufeinanderfolge der rituellen, allegorischen und philosophischen Texte mag zum Teil auf der Anordnung des Lehrpensums beim Unterrichte beruhen, welcher naturgemäß im Anschlusse an die Samhitâ zunächst das Brâhmanam (soweit dasselbe überhaupt gelehrt wurde, Oldenberg, Proleg. S. 291) folgen liefs, an die Darstellung der Zeremonien den tiefern, mystischen Sinn derselben im Åranyakam knüpfte und die Aufschlüsse der Upanishad's an das Ende der vedischen Lehrzeit verlegte, daher die Upanishadtexte schon seit Cvet. 6,22 und Mund. 3,2,6 (Up. S. 310. 557) den Namen Vedânta (d. i. "Veda-Ende") führen. Anderseits ist nicht zu verkennen, daß die Reihenfolge der Texte innerhalb des Kanons einer jeden Câkhâ vielfach ihrer historischen Entstehung entspricht, und daß die einzelnen Stücke, je früher sie stehen, um so älter, je später, um so jünger sind. Wenn aber diese beiden für die Anordnung maßgebenden Faktoren, die Tendenz der systematischen Gliederung des Unterrichtsstoffes und die Wahrung der Reihenfolge der zeitlichen Entstehung, in ihren Resultaten im großen und ganzen zusammentreffen, so erklärt sich dies sehr einfach aus der Annahme, daß im Laufe der Zeiten das allgemeine Interesse von der rituellen Betrachtungsweise sich der allegorischen und von dieser sodann der philosophischen zuwandte. Übrigens ist die Sonderung des Stoffes keineswegs streng durchgeführt, und in allen drei Schriftgattungen, Brâhmana's, Aranyaka's und Upanishad's, finden sich gelegentlich sowohl rituelle als auch allegorische und philosophische Digressionen. - Ganz besonders auffallend aber und eine Erklärung herausfordernd ist der Umstand, daß, abgesehen von jenem gelegentlichen Durcheinanderlaufen der Materien, auch im großen und ganzen die Einschnitte zwischen Brâhmanam, Aranyakam und Upanishad keineswegs immer richtig getroffen sind, indem

z. B. bei den Aitareyin's der Brâhmanastoff in das Âranyakam hineinreicht, und bei den Taittirîvaka's das Ende des Brâlimanam und der Anfang des Âranyakam durchaus zusammengehören und ganz willkürlich auseinandergerissen sind (vgl. Up. S. 10, 213), Dieser Tatbestand erklärt sich wohl nur aus der Annahme, daß der gesamte Lehrstoff jeder Çâkhâ ursprünglich ein kontinuierliches Ganze bildete, und daß man erst hinterher dieses Ganze in Brâhmanam, Aranyakam und Upanishad nach einem Prinzip zerlegte, welches nicht aus der Natur des Stoffes allein entsprang, sondern, wenn auch im ganzen demselben entsprechend, doch von aufsen in ihn hereingetragen wurde. Ein solches Prinzip glauben wir in der spätern Lebensordnung der vier Acrama's zu erkennen, vermöge deren (wie wir schon oben I, I, S. 170-172 zeigten) es jedem brahmanisch lebenden Inder zur Pflicht gemacht wurde, zuerst als Brahmacârin bei einem brahmanischen Lehrer einen Lehrkursus durchzumachen, dann als Gyihastha eine Familie zu gründen und die pflichtmäßigen Opfer zu betreiben, um hierauf als Vânaprastha sich in die Waldeinsamkeit zurückzuziehen und der Askese und Meditation zu leben, bis er endlich, im höchsten Alter, von allem Erdenhang gereinigt, besitzlos und heimatlos und frei von allen Pflichten als Sannyâsin (Bhikshu, Parivrâjaka) umherschweifte, nur noch die Auflösung seines Atman im höchsten Atman erwartend. In dem Lehrstoffe, welchen man dem Brahmacârin übermittelte, wurde ihm eine Richtschnur für sein ganzes künftiges Leben an die Hand gegeben: das Brâhmanam belehrte ihn, wie er als Grihastha mit Hilfe der Opferpriester den Opferkultus zu betreiben hatte, das Aranyakam entsprach, wie denn auch wohl schon der Name besagt, dem Vânaprastha, bei welchem die meisten Opferhandlungen durch die Meditation über dieselben ersetzt wurden, und die Upanishad lehrte theoretisch dieselbe Weltbefreiung, welche der Sannyâsin praktisch zu verwirklichen beflissen war. Daher heifst es von ihm, er soll "oline [liturgischel Vedasprüche leben", jedoch "von allen Veden das Åranyakam hersagen, die Upanishad hersagen" (Åruneya-Up. 2, Up. S. 693). Dem häufigen Verfliefsen von Aranyakam und Upanishad entspricht es, daß bis in späte Zeiten hin, wie wir

noch sehen werden, vielfach zwischen Vänaprastha und Sannyäsen nicht streng geschieden wird.

### 3. Die Upanishad's der drei ältern Veden.

Wie die Brâhmana's die rituellen, so sind die an sie sich anschliefsenden Upanishad's ursprünglich nichts anderes als die dogmatischen Textbücher der vedischen Çâkhâ's, woraus sieh namentlich erklärt, daß der Grundgedanke in allen Upanishad's derselbe ist, welcher bald kürzer bald länger in den mannigfachsten Variationen von ihnen entwickelt wird. Die erste Entstehung der Çâkhâ's oder Vedaschulen, auf welcher dieses Auseinandertreten der rituellen und, mit ihr, der philosophischen Tradition beruht, wird in einer Zeit zu suchen sein, in welcher der Inhalt der Samhitâ's im wesentlichen bereits festgestellt war und den Schülern vom Lehrer zum wörtlichen Auswendiglernen überliefert wurde (vgl. Chând. 6,7.2, Up. S. 163), während derselbe die erforderlichen rituellen, allegorischen und dogmatischen Erläuterungen in freier Rede (aus welcher nachmals die älteste indische Prosa hervorging) seinen Schülern übermittelte. Hierbei erfuhr der allgemeine und in seinen Grundzügen bereits feststehende Lehrstoff je nach der Individualität des Lehrers mancherlei Modifikationen, nicht nur in betreff der Ausführung und mystischen Bedeutung der einzelnen Zeremonien, sondern auch, sofern der eine auf die liturgische, der andere auf die dogmatische Belehrung größern Wert legte (daher die Upanishad's der einzelnen Schulen an Umfang so verschieden sind). Im Laufe der Jahrhunderte fixierte sich die ursprünglich in freier Rede erfolgende Belehrung zu festen, vom Schüler wörtlich auswendig gelernten Prosatexten, während zugleich die Differenzen zwischen den einzelnen Schulen immer größern Umfang annahmen. Es ist daher wohl glaublich, wenn die Inder eine große Anzahl von Çâkhâ's, in denen jeder Veda gelehrt worden sei, zu nennen wissen. Aber es ist ebenso begreiflich, dafs von diesen vielen Çâkhâ's die meisten im Kampfe ums Dasein zugrunde gingen, und dass für jeden Veda nur einige hervorragende Çâkhâ's und mit ihnen die zugehörigen Upanishad's sich erhalten haben. Wir müssen uns hier darauf beschränken, zur Orientierung im allgemeinen die elf vorhandenen Upanishad's der drei ältern Veden aufzuzählen, bemerken aber, dafs bei mehreren derselben die Zugehörigkeit zu der betreffenden Çâkhâ zweifelhaft ist, worüber in den unserer Übersetzung der sechzig Upanishad's vorausgeschickten Einleitungen des weitern gehandelt worden ist.

Upanishad: Çâkhâ:

### I. Rigveda:

Aitareya-Upanishad Aitareyin's. Kaushitaki-Upanishad Kaushitakin's.

### II. Sâmaveda:

Chândogya-Upanishad Tâṇḍin's. Kena (Talavakāra-)Upanishad Jaiminiya's (Talavakāra's).

### III. Yajurveda, a) schwarzer:

Taittiríya-Upanishad
Mahânáráyṇa-Upanishad
Kâṭhaka-Upanishad
Çvetáçvatara-Upanishad
Maitráyaṇiya-Upanishad
Maitráyaṇiya (?).

### b) weifser:

Brihadâranyaka-Upanishad } Vâjasancyin's.

### 4. Die Upanishad's des Atharvaveda.

Eine wesentlich andere Bewandtnis hat es mit den zahlreichen Upanishad's, welche im Atharvaveda Aufnahme gefunden haben. Zwar führen manche derselben ihre Lehre aut Çaunaka oder Pippalâda oder auch (wie die Brahma-Upanishad) auf beide zugleich zurück, und nach der von Nârâyaṇa und Colebrooke mitgeteilten Tradition werden bald einzelne Upanishad's, bald ganze Upanishadkomplexe den Çannakiya's oder Paippalâdi's zugeschrieben (vgl. Up. S. 531); aber schon die Widersprüche dieser Angaben, wie auch der Umstand, dafs die verschiedensten Upanishad's ihre Lehre von den angeblichen Begründern der atharvavedischen Çâkhâ's, Çaunaka und Pippalâda, herleiten, legt die Vermutung nahe, dafs wir hierin

schwerlich etwas anderes zu erkennen haben als ein wilkürliches Anknüpfen an berühmte Namen der Vorzeit, ähnlich wie wenn andere Atharva-Upanishad's ihre Lehren auf Yâjñavalkya, auf Añgiras oder Atharvan, oder auch auf Brahman, Rudra und Prajâpati zurückführen. Auch die Namen der Atharva-Upanishad's sind (abgesehen von wenigen und verdächtigen Ausnahmen, wie Mândâkya, Jâbâla, Paiñgala, Schavank) nicht mehr, wie bei den Upanishad's der drei ältern Veden, nach den Namen der Çâkhâ's gebildet, sondern teils vom Inhalte, teils von irgend einem zufälligen Umstande entnommen und weisen darauf hin, dass wir in den Atharva-Upanishad's otwas anderes als die dogmatischen Textbücher bestimmter Vedaschulen zu suchen haben.

Viele Anzeichen (von denen weiter unten die Rede sein wird) sprechen dafür, dafs die Hauptgedanken der Upanishad's, die Lehre von der alleinigen Realität des Åtman, von seiner Entfaltung als Welt, von seiner Identität mit der Seele usw., wenn sie auch ursprünglich von Brahmanen (wie Yājūavalkya) ausgegangen sein mögen, doch in der ersten Zeit nicht sowohl bei der am Ritual ersättigten Brahmanenschaft, als vielmehr in den Kreisen der Kshatriya's Aufnahme und Verständnis gefunden haben\* und erst hinterher von den Brahmanen adoptiert (oben I, 1, S. 166. 334) und auf dem Wege der allegorischen Umdeutung mit dem Ritual verwoben worden sind.

Unter diesen Umständen ist es sehr wahrscheinlich, daß die Åtmanlehre, nachdem sie von den Çâkhâ's der drei ährern Veden übernommen worden war, auch außerhalb derselben fortfuhr gepflegt zu werden, und daß daraus mit der Zeit Werke hervorgingen und, wenn auch nur teilweise, erhalten blieben, welche den Upanishad's des Rig-, Sâman- und Yajurveda in ganz ähnlicher Weise gegenüberstanden, wie den Samhitâ's derselben die Samhitâ des Atharvaveda. Und wie

<sup>\*</sup> Als typisch für das verschiedene Verhalten der Brahmanen und Kshatriya's gegenüber der neu aufkommenden Atmanlehre kann Brih. 3—4 gelten, wo dem Yajūavalkya, als Träger dieser neuen Lehre, von seiten der Brahmanen Eitersucht und Zweifel, von seiten des Königs Janaka begeisterte Zustimmung entgegengebracht werden. Wir kommen unten (S. 17 fg.) auf diese Frage zurück.

vordem in dieser allerlei, teils für die ältern Samhitâ's zu spät gekommene, teils auch von ihnen verschmähte Hymnen Aufnahme fanden (oben I, I, S. 169), so war es jetzt wieder der Atharvaveda, welcher den spätgeborenen oder auch verstofsenen Kindern der Atmanforschung seine Arme öffnete. Diese Liberalität hatte zur Folge, daß im Verlaufe alles, was in der Form einer Upanishad, d. h. eines Geheimtextes, auftrat, mochte es nun der Ausdruck des religiös-philosophischen Bewufstseins bestimmter Kreise oder auch einzelner Denker sein, sich zum Atharvaveda rechnete oder von spätern Sammlern diesem ohne weiteres angeschlossen wurde. Die Regelmäßigkeit, mit der irgend ein Text in den verschiedenen Sammlungen wiederkehrt, bildet dabei, soweit wir sehen, das einzige Merkmal seiner Kanonizität (wenn von einer solchen noch die Rede sein kann), und von diesem Gesichtspunkte geleitet haben wir in unserer Übersetzung der "sechzig Upanishad's" alle diejenigen Texte zusammengefalst, welche eine allgemeinere Anerkennung gefunden zu haben scheinen. Indem wir des weitern auf unsere Einleitung zu den Atharva-Upanishad's, dort S. 531—543, verweisen, wollen wir hier nur zur allgemeinen Übersicht die wichtigern Atharva-Upanishad's nach den fünf Klassen aufzählen, denen wir dieselben (im wesentlichen nach Webers Vorgang) zugeteilt haben.

### 1. Reine Vedânta-Upanishad's,

welche wesentlich der alten Vedântalehre treu bleiben, ohne deren Fortentwicklung zum Yoga, Sannyâsa und vishmuitischen oder çivaitischen Symbolismus erheblich mehr, als schon in den ältern Upanishad's geschieht, zu betonen:

Muṇḍaka. Praçna, Mâṇḍūkya (mit der Kârikâ); Garbha, Práṇâgnihotra, Piṇḍa; Àtma, Sarvopanishatsàra, Gàruḍa.

### 2. Yoga-Upanishad's,

welche, den Vedântastandpunkt voraussetzend, überwiegend oder ausschliefslich die Erfassung des Âtman durch den Yoya mittels der Morae des Om-Lautes behandeln:

Brahmavidyâ, Kshurikâ, Cûlikâ;

Nâdabindu, Brahmabindu, Amritabindu, Dhyânabindu, Tejobindu;

Yogaçikhû, Yogatattva, — Hansa

### 3. Sannyasa-Upanishad's,

welche, in der Regel ebenso einseitig, das Leben des Sannyâsin als die praktische Konsequenz der Upanishadlehre empfehlen und beschreiben:

Brahma, Sannyâsa, Âruneya, Kanthaçruti; Paramahansa, Jûbâla, Âçrama.

### 4. Çiva-Upanishad's,

welche den vom Volke verehrten Çiva (Îçâna, Maheçvara, Mahâdeva usw.) zu einer Personifikation des Âtman umdeuten:

Atharvaçiras, Atharvaçikhû, Nîlarudra; Kûlûgnirudra; — Kaivalya.

### 5. Vishņu-Upanishad's,

welche ebenso den Vishnu (Nârâyaṇa, Nṛisiṅha usw.) im Sinne der Vedântalehre umformen, indem sie seine verschiedenen Avatâra's als Menschwerdungen des Âtman betrachten:

Mahâ, Nârâyaṇa, Âtmabodha; Nrisinhapûrvatâpanîya, Nrisinhottaratâpanîya; Râmapûrvatâpanîya, Râmottaratâpanîya.

### 5. Über die Bedeutung des Wortes upanishad.

Nach Çankara sollen die Upanishad's so benannt sein, weil sie das angeborene Nichtwissen "zerstören" (ad Brih. p. 2,4; ad Kâth. p. 73,11), oder auch weil sie zu Brahman "hinführen" (ad Taitt. p. 9,5; ad Mund. p. 261,10). Abgeschen von diesen, weder sprachlich noch sachlich gerechtfertigten, Deutungen wird das Wort upanishad von den Indern in der Regel erklärt durch rahasyam ("Geheimnis", das secretum tegendum des Anquetil). Dementsprechend heifst es z. B.

Nṛisinhott. 8 (Up. S. 796) viermal hinter einander iti rahasyam austatt des früher üblichen iti upanishad (wie z. B. am Schlusse von Taitt. 2 und 3, Mahânâr. 62. 63. 64 steht), und auch in ältern Stellen werden, wo von Upanishadtexten die Rede ist, Ausdrücke wie guhyâ' âdeçâḥ (Chând. 3,5,2, Up. S. 102), paramam guhyam (Kâth. 3,17. Çvet. 6,22, Up. S. 278. 310), veduguhya-upanishatsu gudham (Çvet. 5,6, Up. S. 305), yahyatamam (Maitr. 6,29, Up. S. 350) gebraucht.

Das Bestreben, tiefsinnige und daher leicht mifszuverstehende Lehren geheim zu halten, hat auch im Abendlande zahlreiche Analogien. Jesus antwortet seinen Jüngern auf die Frage, warum er in Parabeln rede: ὅτι ὑμῖν δέδοται γνῶναι τὰ μυστήρια τῆς βασιλείας τῶν οὐρανῶν, ἐκείνοις δὲ οὐ δέδοται (Matth. 13,11); Pythagoras verlangt von seinen Schülern die μυστική σιωπή, das mystische Schweigen; von Heraklit wird der Ausspruch überliefert: τὰ τῆς γνώσεως βάπη κρύπτειν ἀπιστίη ἀγαπή; Platon tadelt an der Schreibkunst, daſs sie οὐκ ἐπίσταται λέγειν οἰς δεῖ γε καὶ μή (Phaedr. p. 275 E), und noch Schopenhauer fordert von seinem Leser als Vorbedingung das Studium des schwer zu verstehenden Kant.

Aus demselben Gefühle heraus wird in den Upanishad's immer wieder und wieder die Warnung ausgesprochen, eine bestimmte Lehre keinem Unwürdigen mitzuteilen.

Ait. År. 3,2,6,9: "Diese Buchstabenverbindungen [nach ihrem geheimen Sinn, ihrer *upanishad*] soll der Lehrer keinem mitteilen, der nicht sein naher Schüler (antevåsin) ist, der nicht schon ein Jahr bei ihm gewohnt hat, der nicht selbst Lehrer werden will."

Chând, 3,11,5: "Darum soll sie (diese Lehre) nur dem ältesten Sohne sein Vater als das Brahman kundmachen, oder auch einem vertrauten Schüler, aber keinem andern, wer es auch sei."

Brih. 6,3,12: "Diesen [den Rührtrank und seine Ausführung] soll man keinem mitteilen, außer seinem Sohne oder seinem Schüler."

Çvet. 6,22: "Keinem gebt es (dieses höchste Geheimnis), der nicht ruhig, der nicht Sohn oder auch Schüler ist." Muṇḍ. 3,2,11: "Keiner darf dies lesen, der nicht das Gelübde erfüllte."

Maitr. 6,29: "Dieses Allergeheimnisvollste soll man keinem kundmachen, der nicht Sohn oder Schüler, und der noch nicht beruhigt ist."

Nṛisinhap. 1,3: "Aber wenn den Savitarspruch, den Lakshmispruch, den Praṇava ein Weib weifs oder ein Çûdra, mit dem geht es nach dem Tode abwärts. Darum verkünde man ihnen denselben nimmermehr! Wenn einer ihnen sie verkündigt, mit dem Lehrer geht es dafür nach dem Tode abwärts."

Râmap. 84: "Gemeinen Menschen gebt es (das Diagramm) nicht!"

Hieraus erklärt sich auch der auffallende, in den Upanishad's immer aufs neue wiederkehrende Zug, dafs ein Lehrer sich sträubt, irgend eine Lehre dem ihn darum ersuchenden Schüler mitzuteilen, bis derselbe durch Beharren in seinem Streben bewiesen hat, daß er würdig ist, die Belehrung zu empfangen. Das bekannteste Beispiel dieser Art ist Naciketas in der Kâthaka-Upanishad, welchem der Todesgott die gewünschte Belehrung über das Wesen der Seele und ihr Schicksal nach dem Tode erst gewährt, nachdem der Jüngling alle Versuche, ihn von seinem Wunsche abzubringen, standhaft abgewiesen hat (Kâth. 1,20 fg., Up. S. 270 fg.). In ähnlicher Weise verfährt Indra gegen Pratardana (Kaush. 3,1, Up. S. 43), Raikva gegen Jânaçruti (Chând. 4,2, Up. S. 119), Satyakâma gegen Upakosala (Chând. 4,10,2, Up. S. 126), Pravâhaņa gegen Åruni (Chând. 5,3,7, Up. S. 141. Brih. 6,2,6, Up. S. 506), Prajâpati gegen Indra und Virocana (Chând. 8,8,4, Up. S. 197), Yâjũavalkya gegen Janaka (Brih. 4,3,1 fg., Up. S. 466 fg. vgl. S. 463), Çâkâyanya gegen Brihadratha (Maitr. 1,2, Up. S. 316).

Aus allem diesem ergibt sich, daß es in der allgemeinen Tendenz des Zeitalters und der Kreise lag, welche die Upanishad's hervorgebracht haben, den Inhalt derselben vor Unberufenen geheim zu halten, und daß von sachlicher Seite nichts dagegen einzuwenden ist, wenn die Inder upanishad durch rahasyam "Geheimnis" erklären. Weniger leicht ist es, auf den ersten Blick zu verstehen, wie das Wort upanishad dazu gekommen ist, "Geheimsinn, Geheimlehre, Geheimnis"

zu bedeuten. Denn upanishad, als Substantivum von der Wurzel sad "sitzen" abgeleitet, kann nur eine "Sitzung", und zwar, wie die Präposition upa (nahe bei) besagt, im Gegensatze zu parishad. samsad (Versammlung), eine "vertrauliche, geheime Sitzung" bezeichnen. Wir müssen annehmen, wenn uns auch die Belege dafür fehlen, daß dieser Name für "Geheimsitzung" im Verlaufe auch gebraucht wurde, um den Gegenstand dieser Sitzung, d. h. die "Geheimlehre", zu bezeichnen, ganz ähnlich wie unser "Collegium" aus dem Begriffe einer "Versammlung" in den eines Lehrinhaltes übergegangen ist, wobei in Ausdrücken wie "ein Kolleg lesen, hören" usw. die ursprüngliche Bedeutung von collegium (von colligere, sammeln) ganz ebenso vergessen wird, wie bei den Upanishad's der ursprüngliche Begriff der Sitzung. Ähnliche Fälle sind ja auch sonst häufig, wie denn z. B. die ouguzal αμεράσεις des Aristoteles oder die διατοιβαί des Epiktet nicht mehr Vorlesungen, Konversationen, sondern bestimmte Schriftdenkmäler bedeuten.

Eine andere Erklärung des Wortes upanishad ist neuerdings von Oldenberg aufgestellt worden, nach welcher upanishad ursprünglich soviel wie upásaná "Verehrung", d. h. die verehrende Betrachtung des Brahman oder Atman bedeuten soll (Zeitschr. d. Deutschen Morgenl. Gesellschaft Bd. 50 [1896], S. 457 fg.). Gegen diese beachtenswerte Hypothese müssen wir doch folgende Einwendungen erheben. 1) Die Verba upa + as ,,vor jemand oder etwas (verehrend) sitzen" und upa + sad (upa + ni + sad kommt in den Upanishad's nicht vor) "sich zu jemand (zum Zweck der Belehrung) hinsetzen" sind doch, dem überwiegenden Gebrauche nach, sehr von einander zu unterscheiden. Mag auch in ältern Texten der Sprachgebrauch noch nicht streng fixiert sein, so heifst doch in den Upanishad's (wie ein Blick in Jacobs Konkordanz zeigt) upa + âs stets "verehren", nie "um Belehrung angehen", und upa + sail stets ",um Belehrung angehen", nie ",verehren", und wenn man das Substantivum upanishad nicht von upa + sad, sondern von dem seltenen upa + ni + sad bildete, so war der Grund vielleicht nur der, dass Substantivum upasad bereits zur Bezeichnung einer bekannten Vorfeier beim Soma-

Opfer in Anspruch genommen war. 2) Wenn auch oft genug von einer Verehrung des Brahman oder Atman, namentlich unter einem bestimmten Symbole (als Manas, Prâna usw.). die Rede ist, so ist doch, streng genommen, der Atman nicht wie die Götter ein Gegenstand der Verehrung, sondern ein Gegenstand der Erkenntnis; Kena 1,4 fg.: "das sollst du wissen als Brahman, nicht jenes, was man dort verehrt (na idam, yad idam upâsate)"; — Chând. 8,7,1: "das Selbst (âtman). ... das soll man erforschen, das soll man suchen zu erkennen": - Brih. 2,4,5: "das Selbst, fürwahr, soll man sehen, soll man hören, soll man verstehen, soll man überdenken, o Maitreyi"; usw. Auch die beiden Upanishadstellen, welche Oldenberg zum Beweise, dass Brahman verehrt werde, anführt, besagen im Grunde das Gegenteil; Brih. 2,1 erklärt Gârgya, dieses und jenes als das Brahman zu verehren, bis endlich der König die Befragung mit den Worten abbricht: "damit ist es noch nicht erkannt (na etavata viditam bhavati)", sodann die Belehrung an dem Tiefschlafenden erteilt und mit den Worten schließt: "seine Upanishad (Geheimname, nicht Verehrung) ist «die Realität der Realität»", d. h. das in allem empirischen Seienden steckende Wesen; - und wenn Brih. 1,4 das Thema behandelt wird, dass man nicht die Götter, sondern nur den Âtman verehren soll, so liegt hierin nur eine Bekämpfung der Verehrung der Götter, nicht aber eine Aufforderung, den Atman, als wäre er auch nur ein Gott, zu "verehren"; dieses Wort bezieht sich dabei nur auf die Götter und ist mit Atman nur durch Zeugma verbunden\*; der Beweis liegt im Folgenden, wo es heifst: "wer nun eine andre Gottheit verehrt und spricht: «eine andre ist sie, und ein andrer bin ich», der ist nicht weise". Ohne ein solches "eine andre ist sie, und ein andrer bin ich" aber, welches hier verboten wird, ist eine Verehrung gar nicht denkbar, wohl aber eine Erkenntnis durch unmittelbare Innewerdung (anubhava), 3) Ein Versuch, die in Rede stehende Hypothese an dem vor-

<sup>\*</sup> Wer dies bestreiten wollte, der müßte auch folgerecht aus Stellen wie Brih. 2,4,5: "den Âtman, fürwahr, soll man sehen, soll man hören" usw., den Schluß ziehen, daß der Âtman sichtbar und hörbar sei.

liegenden Material durchzuführen, dürfte ihre Unmöglichkeit ergeben. So wird Taitt. 1.3 der geheime Sinn (upanishad) der Buchstabenverbindung (samhitâ) erklärt, und nachdem dies geschehen, werden zum Schlusse allerlei Belohnungen dem in Aussicht gestellt, "wer also diese großen Verbindungen erklärt bekommt und weiß (ya' evam etâ mahâsamhitâ vyákhyátâ veda;"; hier wird nur ein Wissen der Buchstabenverbindungen gefordert, von irgend welcher Verehrung ist in dem ganzen Abschnitte keine Rede. — Oder man nehme die gewiß sehr alte Stelle Kaush. 2,1—2, wo von dem Bettler, der sich als das Selbst aller Wesen weiß, gesagt wird: tasya upanishad 'na yâced' iti, "seine geheime Losung ist, nicht zu bitten"; es dürfte schwer sein, zu sagen, von welcher "Verehrung" an Stellen wie dieser die Rede sein soll.

— Überblickt man die von uns im Index zu den Upanishad's unter dem Worte Upanishad gesammelten Stellen, so zeigt sich, daß sie sämtlich auf die Bedeutungen: "geheime Losung, Geheimname, geheimer Sinn, Geheimwort, Geheimformel, Geheimlehre" hinauslaufen, daß somit allen Bedeutungen das Merkmal des Geheimen anhaftet, woraus zu schließen ist, daß die von den Indern gegebene Erklärung des Wortes upanishad als rahasyam, Geheimnis, die richtige sein wird.

### II. Einiges zur Geschichte der Upanishad's.

### 1. Der erste Ursprung der Upanishad's.

Das Wort *Upanishad* kommt in drei verschiedenen Bedeutungen vor, als:

- 1) Geheimwort,
- 2) Geheimtext,
- 3) Geheimsinn.
- 1) Gewisse geheimnisvolle Worte, Ausdrücke, Formeln, die nur dem Eingeweihten verständlich sind, werden als *Upanishad* bezeichnet. Dieselben enthalten entweder eine geheime Richtschnur für das Handeln und Verhalten, wie das erwähnte na yâcet Kaush. 2,1. 2, oder einen geheimen Aufschlufs über

das Wesen des Brahman; so, wenn dasselbe Brih. 2,1,20. 2,3,6 als satyasya satyam, oder Kena 31 als tad-vanam (das letzte Ziel der Sehnsucht) bezeichnet wird, denn auf diesen Ausdruck beziehen sich die folgenden Worte: "gelehrt ist dir die Upanishad". Von dieser Art sind auch Geheimworte wie Chând. 3,14,1 tajjalân "in ihm werdend, vergehend, atmend (sind die Wesen)": oder neti neti (Brih. 2,3,6 und öfter), und wenn empfohlen wird, das Brahman unter solchen Formeln zu verehren, so besagt dies nicht, daß upanishad "Verehrung" bedeutet, sondern nur, wie gezeigt, daß die Betrachtung des Brahman unter diesen geheimnisvollen Ausdrücken an die Stelle der Verehrung der Götter treten soll.

- 2) Die uns vorliegenden Texte selbst, wie auch die ältern, ihnen zugrunde liegenden Texte heifsen Upanishad's, daher namentlich bei den Taittiriyaka's ein Abschnitt häufig mit den Worten schliefst: iti upanishad.
- 3) Sehr häufig wird nicht ein Wort oder ein Text, sondern der geheime, allegorische Sinn irgend eines rituellen Begriffes oder Brauches als *upanishad* bezeichnet; z. B. Chând. 1,1,10: "denn was man mit Wissen verrichtet, mit Glauben, mit der Upanishad [der Kenntnis des geheimen Sinnes von Udgitha als *Om*], das ist wirkungskräftiger".

Es fragt sich, welche dieser drei Bedeutungen die ursprüngliche ist. Man könnte daran denken, die dritte dafür zu halten und anzunehmen, daß die Upanishadlehre sich aus dem Ritual durch allegorische Umdeutung desselben entwickelt habe. Dies ist aber allem Anscheine nach nicht der Fall, und vieles spricht dafür, daß, wie schon oben erwähnt wurde, der Upanishadgedanke, wenn auch brahmanischen Ursprungs, doch nicht in den Kreisen der am Ritual klebenden Brahmanen, sondern außerhalb der Brahmanenschaft unter den Kshatriya's seine erste Pflege gefunden hat.

Die Upanishad's sind uns, wie alle Texte der drei ältern Veden, durch die Brahmanen überliefert. Um so auffallender ist es, daß diese Texte selbst oftmals manche der wichtigsten Upanishadlehren auf Könige, also Kshatriya's zurückführen. So wird Chând. 5,11—24 erzählt, wie fünf schriftgelehrte Brahmanen den Uddâlaka Åruni um Belehrung über den

Atman Vaigvanara bitten; Uddalaka fürchtet, ihnen nicht alles erklären zu können, worauf sich alle sechs zum Könige Acvapati Kaikeya begeben und von ihm, nachdem das Ungenügende ihres Wissens zutage getreten ist, die rechte Belehrung empfangen. — Brih. 2,1 (und parallel Kaush. 4) erbietet sich der berühmte Vedagelehrte Gârgya Bâlâki, dem Könige Ajataçatru von Kâçî das Brahman zu erklären, bringt darauf zwölf (in Kaush. sechzehn) verfehlte Erklärungen vor, worauf der König ihm, dem Brahmanen, das Brahman an einem Tiefschlafenden aufweist als den Atman, nachdem er vorher erklärt hat: "das ist doch der verkehrte Strich, daß ein Brahmane sich zu einem Kshatriya als Schüler begibt, um sich das Brahman erklären zu lassen; nun, ich will dieh belehren". In dieser Erzählung, welche noch dazu von zwei verschiedenen Vedaschulen überliefert wird, liegt unzweifelhaft ausgesprochen, dass der Hauptpunkt der ganzen Vedantalehre, die Erkenntnis des Brahman als Âtman, dem Könige bekannt, hingegen dem "als Vedagelehrten berühmten" (Kaush.) Brahmanen unbekannt war. — Chând. 1,8—9 werden zwei Brahmanen von dem Könige Pravâhana Jaivali über den Akâça als den, ihnen unbekannten, letzten Grund der Dinge belehrt; und wenn ebenda Chând. 1,9,3 gesagt wird, dass vordem Atidhanyan dem Udaraçândilya diese Belehrung erteilt habe, so lassen schon die Namen vermuten, dass auch damals ein Kshatriya einen Brahmanen belehrte. — Ähnlich enthält Chând. 7 die Belehrung des Brahmanen Nârada durch den Kriegsgott Sanatkumâra, wobei das umfassende Vedawissen des Brahmanen für unzulänglich erklärt wird mit den Worten (Chând. 7,1,3): "alles, was du da studiert hast, ist nur Name".— Endlich wird der große Haupttext der Seelenwanderungslehre, welcher in drei verschiedenen Überlieferungen Chând. 5,3-10, Brih. 6,2 und (sehr abweichend) Kaush. 1 vorliegt, in Form einer Belehrung des Aruni durch den König Pravahana Jaivali (Kaush.: des Aruni durch Citra Gângyâyana) vorgetragen, wobei der König zu dem Brahmanen sagt, Chând. 5,3,7: "weil, wie du mir, o Gautama, gesagt, diese Lehre vordem und bis auf dich nicht bei den Brahmanen in Umlauf ist, darum eben ist in allen Welten das Regiment bei dem Kriegerstande

geblieben" (Bṛih. 6,2,8: "so wahr wie ich wünsche, daß du, gleichwie deine Vorfahren, uns wohlgesinnt bleibest, so wahr ist diese Wissenschaft bis auf diesen Tag noch nie von einem Brahmanen besessen worden").

Wenn man bedenkt, daß es sich in den angeführten Stellen um die Erkenntnis des Brahman als Âtman (Brih. 2,1. Kaush. 4). die Erkenntnis dieses Atman als allbeseelend (Chând. 5,11 fg.) und das Schieksal der Seele nach dem Tode (Chând. 5,3 fg. Brih. 6,2), also gerade um die wichtigsten Punkte der Upanishadlehre handelt, dass in ihnen nicht nur der König als der Wissende, sondern ausdrücklich daneben der Brahmane als der Nichtwissende oder Falschwissende erscheint, und daß diese Erzählungen uns von den vedischen Câkhâ's, also von den Brahmanen selbst überliefert werden, so wird man den Schlufs, wenn nicht mit völliger Sicherheit, so doch mit hoher Wahrscheinlichkeit ziehen müssen, dass tatsächlich die dem ganzen vedischen Ritualwesen so schroff gegenüber stehende Åtmanlehre, wenn auch die ersten Urheber Brahmanen gewesen sein mögen, doch zunächst nicht in den Kreisen der Brahmanen, sondern in denen der Kshatriya's aufgenommen und gepflegt, und von den Brahmanen erst späterhin übernommen worden ist. Die Tatsache aber, welche namentlich in den letztangeführten Stellen ausgesprochen wird, daß die Brahmanen lange Zeit hindurch nicht in den Besitz dieser Lehren gelangt sind, nach denen sie sich doch sehr begehrlich zeigen, wird sich am einfachsten durch die Annahme erklären. daß diese Lehren vom Atman ihnen geflissentlich vorenthalten. daß dieselben unter den Kshatriya's in engerem Kreise und unter Ausschliefsung der Brahmanen, d. h. in Upanishad's fortgepflanzt wurden. Die allegorische Deutung des Rituals im Sinne der Âtmanlehre, wiewohl eine solche auch schon in Kshatriyakreisen mag geübt worden sein (vgl. Chând. 1.9.2). konnte in größerem Umfange doch wohl erst nach Übernahme der neuen Lehre durch die Brahmanen betrieben werden, daher die dritte der oben angeführten Bedeutungen des Wortes upanishad als "geheimer Sinn" (irgend eines rituellen Begriffes) wohl erst eine sekundäre ist. Fragen wir aber weiter, welche von den beiden übrigen Bedeutungen, 1) Geheimwort,

2) Geheimtext, die ursprünglichere ist, so dürfte der Übergang von der zweiten zur ersten ebenso schwer zu verstehen sein, wie der von der ersten zur zweiten sehr natürlich und begreiflich ist.

Wir dürfen also annehmen, daß die Lehre vom Atman als dem Prinzip der Welt, deren allmähliche Entstehung wir durch die Hymnen des Rigveda und Atharvaveda verfolgt haben, in Opposition zu dem brahmanischen Ritualwesen von den Kshatriya's gepflegt und fortentwickelt wurde, wobei dann die neue Erkenntnis in ganz kurze, nur dem Eingeweihten verständliche Worte oder Formeln wie tadvanam, tajjalân, satyasya satyam, samyadvâma, vâmanî, bhâmanî usw. gefafst wurde; eine solche Formel hiefs dann, von ihrer Mitteilung und Erklärung unter Ausschluß der Öffentlichkeit, eine Upanishad. Natürlich waren dieselben von mündlichen, ebenfalls geheim gehaltenen Erklärungen begleitet, aus welchen nach und nach die ersten Upanishad genannten Texte hervorgingen. Als Beispiele solcher Geheimworte nebst geheimer Erklärung kann die Art dienen, wie Brih. 5.4 tad vai tad oder Brih. 5.12 vi-ram besprochen wird.\*

Auf diese und ähnliche Weise entstanden die Geheimlehren, d. h. die Vidya's, von denen in den Upanishad's so viel die Rede ist. Ihre Urheber oder alleinigen Besitzer waren berühmt im Lande; man pilgerte zu ihnen hin, diente ihnen lange Jahre als Schüler (Chând. 4,10,2), brachte ihnen reiche Gaben dar (Chând. 4,2,1), um dafür die Mitteilung der Vidyâ zu erhalten. Bei vielen dieser Vidyâ's ist der Name des Erfinders erhalten; ja, manche derselben sind von einer förmlichen Genealogie begleitet, welche den ersten Urheber und

<sup>\*</sup> In der Erklärung dieser Geheimworte bestand nicht immer Übereinstimmung. So wird die Definition des Brahman als pûrnam apravarti Chând. 3,12,7 gebilligt, hingegen Brih. 2,1,5 (Kaush. 4,8) für unzulänglich befunden. Noch interessanter liegt der Fall bei der Upanishad Brih. 1,6,3 amritam satyena channam, welche von andern als anritam satyena channam aufgefalst und dementsprechend Brih. 5,5,1 (anritam ubhayatah satyena parigrihîtam) und wieder anders Chând. 8,3,5 erklärt wurde. Ähnlich erfährt auch das alte Rishiwort pânktam idam sarvam Brih. 1,4,17 und Taitt. 1,7 eine verschiedene Auslegung.

die folgenden Besitzer aufzählt und gewöhnlich mit der Mahnung schliefst, die Lehre nur dem eignen Sohne oder vertrauten Schüler mitzuteilen.

Den geeigneten Boden für ihre gedeihliche Fortentwicklung fanden diese Lehren aber erst dadurch, dass sie aus den Kreisen der Kshatriya's, in welchen sie ursprünglich heimisch waren, in der Weise, die wir oben an einigen Beispielen kennen gelernt haben, zu den ein sestes System schulmäßiger Tradition besitzenden Brahmanen übergingen. Diese nahmen die neue Atmanlehre, so sehr dieselbe auch im Grunde mit dem vedischen Götterkultus und dem brahmanischen Ritualsystem in Widerspruch steht, mit Begierde auf, verwoben sie durch allegorische Umdeutung mit der rituellen Tradition und gliederten sie dem Lehrpensum ihrer Schulen an: die Upanishad's wurden zum Vedanta.

Bald nahmen die Brahmanen die neue Lehre als ihr Privilegium in Anspruch; sie wufsten von Fürsten und Vornehmen, wie Janaka, Jânaçruti usw., zu erzählen, welche sich von Brahmanen belehren lassen; rituelle Autoritäten wie Çândilya, Yâjnavalkya wurden zu Urhebern und Trägern der Upanishadgedanken, die Vedatradition wurde zur Voraussetzung der Ätmanlehre gemacht:

Nur wer den Veda kennt, versteht den großen Allgegenwärt'gen Âtman, —

wie es in einer schon oben (I, I, S. 334) angeführten Brâhmanastelle heifst.

Nach Übernahme des Upanishadgedankens durch die Çâkhâ's und Eingliederung desselben in ihr vedisches Lehrprogramm, hat derselbe unter den Händen der Vedalehrer eine mannigfache Fortentwicklung und Ausgestaltung erfahren. Zunächst brachten sie denselben in Einklang mit der rituellen Überlieferung, indem sie diese (in den Åranyaka's) im Geiste der Åtmanlehre umdeuteten, wobei die Anhänger des Rigveda an das uktham (Hymnus), die des Sâmaveda an das sâman, die des Yajurveda an das Opfer, namentlich an das Rofsopfer als höchste Form desselben, anknüpften. Weiter aber gestalteten sie die neue Lehre in einer Weise aus, welche sich ganz

frei über den traditionellen Kultus erhob, ja, mit demselben in offenen Widerspruch trat. Hierbei muß zwischen den verschiedenen Schulen ein reger Verkehr und Austausch stattgefunden haben. Definitionen, welche von den einen hochgehalten wurden, fanden bei andern keine Billigung; manche Lehrer, welche bei der einen Çâkhâ die höchste Autorität bilden, erscheinen bei andern in untergeordneter Stellung (Âruni) oder werden gar nicht genannt (Yâjñavalkya). Manche Texte erscheinen mit geringen Abänderungen in verschiedenen Vedaschulen, sei es dafs sie direkt übernommen wurden, sei es daß sie beiderseitig auf eine gemeinsame ältere Vorlage zurückgehen. Andere Texte erscheinen in mehrfachen, oft sehr ähnlichen, oft auch stark von einander abweichenden Rezensionen in derselben Çâkhâ neben einander. Dieses reiche geistige Leben, dessen Einzelheiten sich schwerlich mehr feststellen lassen werden, mag wohl Jahrhunderte lang gedauert und die Grundgedanken der Lehre vom Atman durch Meditation einzelner Denker, im vertraulichen Zwiegespräche, vor einem gewählten Kreise von Schülern, ja wohl auch durch öffentliche Disputationen an Höfen der Fürsten, zu immer vollerer Entfaltung gebracht haben. Als Endresultat dieses geistigen Prozesses haben wir die ältesten, uns erhaltenen Upanishad's zu betrachten.

#### 2. Die vorhandenen Upanishad's.

Bei der Art, wie die Upanishad's durch die Tätigkeit der verschiedenen Vedaschulen und im Wechselverkehr derselben unter einander entstanden sind, kann von einer streng durchführbaren chronologischen Abfolge derselben keine Rede sein. Jede der großen Upanishad's enthält ältere und jüngere Texte neben einander, daher das Alter jedes einzelnen Stückes für sich bestimmt werden muß, soweit dies aus der Stufe der Entwicklung, auf der die in ihm enthaltenen Gedanken stehen, möglich ist. Hier, wo wir noch von den Upanishad's im ganzen handeln, kann nur von einer vörläufigen und annähernden Bestimmung der Periode die Rede sein, welcher im großen und ganzen eine Upanishad angehört.

Wir unterscheiden zunächst vier, zeitlich aufeinanderfolgende, Perioden, denen sich sämtliche Upanishad's einordnen lassen.

## I. Die alten Prosa-Upanishad's:

Bṛihadâraṇyaka und Chândogya, Taittirîya, Aitareya, Kaushîtaki, Kena, welche auf der Grenze steht.

Sie sind sämtlich die Vedantatexte wirklich vorhandener Çâkhâ's, sind in ihren Anfangsteilen zumeist noch mit den Brahmana's und Aranyaka's verwachsen, deren Fortsetzung sie bilden, und deren rituelle Begriffe vielfach allegorisch umgedeutet werden. Erst die spätern und, wie wir annehmen dürfen, jüngern Teile erheben sich freier über das Ritual. Die Sprache ist fast noch ganz die alte Prosa der Brâhmanatexte, etwas schwerfällig, umständlich und ungeschickt, aber nicht ohne natürliche Anmut. Die von uns aufgestellte Reihenfolge dürfte im ganzen auch die chronologische sein. Brihadaranyaka und Chandoqya sind, wie die umfangreichsten, so auch im allgemeinen die ältesten der uns erhaltenen Upanishad's; unter ihnen wiederum zeigt, wie wir noch oft sehen werden, Brihadâranyaka fast überall in der Haltung der Texte die größere Ursprünglichkeit, wie denn auch der Literaturkreis von Chând. 7,1,4 (7,2,1. 7,7,1) erheblich weiter ist als der von Brih. 2,4,10 (4,1,2, 4,5,11; vgl. Up. S. 484 n.). — Taittirîya ist schon ihrem mittleren Teile nach jünger als Chândogya; vgl. Chând. 6,2 (drei Elemente) und Taitt. 2,1 (fünf Elemente). Aitareya ist jünger als Chândogya (Chând. 6,3,1 drei, Ait. 3,3 vier Arten organischer Wesen) und als Taittiriya (vgl. Taitt. 2,6, "nachdem er sie geschaffen, ging er in dieselbe ein", mit der weiter ausgemalten Darstellung Ait. 1,3,12). Kaushîtaki endlich ist jünger als alle genannten (Kaush. 1 ist weniger ursprünglich als Chând, 5,3 fg., Brih, 6,2; Kaush, 3 muß später als Ait, 3,3, Kaush. 4 später als Brih. 2,1 sein). Auf der Grenze dieser Periode steht Kena, welche vermöge des ersten, metrischen Teiles schon der folgenden Epoche angehört.

## II. Die metrischen Upanishad's.

Den Übergang bilden Kena 1—13 und die ohne Zweifer später eingelegten Verse Brih. 4,4,8—21. Dann folgen:

Káthaka. Ígá, Çectágvatara, Mundaka, Mahánáváyana.

Mahânârâyaṇa benutzt schon Muṇḍaka (vgl. zu Muṇḍ. 2,1,9 unsere Anm. Up. S. 551 fg.), Muṇḍaka scheint Çvetâçvatara zu benutzen (Up. S. 555 Anm. 1—2); İçâ scheint im ganzen unentwickelter, auch freier von sektiererischen Neigungen als Çvet. zu sein, erscheint aber mehrfach als abhängig von Kâṭhaka (vgl. namentlich Îçâ 8 mit Kâṭh. 5,13). Daſs Çvet. später ist als Kâṭh., unterliegt keinem Zweiſel, ja, es ist, nach den von uns Up. S. 289 gesammelten Stellen sehr wahrscheinlich, daſs Kâṭh. bei der Komposition von Çvet. direkt benutzt worden ist.

Der Unterschied dieser Periode gegen die vorhergehende ist sehr groß. Der Zusammenhang mit den Çâkhâ's erscheint teils zweifelhaft, teils künstlich gemacht, ist unter allen Umständen nur ein lockerer; die àranyaka-artigen Allegorien fehlen; der Upanishadgedanke ist nicht mehr in der Entwicklung begriffen, sondern erscheint überall als ein fertig überkommener; bestimmte Verse und Wendungen, in denen er sich ausprägt, kehren überall wieder; eine Phraseologie hat sich bereits gebildet; die Sprache ist fast durchweg metrisch.

## III. Die jüngern Prosa-Upanishad's:

Praçna. Madráyanîya**,** Mândûky**a**.

In dieser dritten Periode wendet sieh die Upanishadproduktion wieder der Prosa zu, jedoch einer Prosa, welche von der archaischen Sprache der alten Upanishad's sehr merklich verschieden ist, wenn sie auch, namentlich in Maitrâyaṇa, einen archaistischen Anstrich anstrebt. Der Stil erinnert schon an den der spätern Sanskritprosa: er ist kompliziert, gewunden,

reflektierend; die Abhängigkeit der Gedanken von denen der frühern, prosaischen wie metrischen, Upanishad's bekundet sich durch zahlreiche Zitate und Entlehnungen. Dass Pracna jünger ist als Mundaka, ergibt sich daraus, daß sie diese zitiert (Praçna 3,5); dass sie älter ist als Muitrâyanîya daraus, daß sie von derselben zitiert wird (Maitr. 6,5, Up. S. 333). Die Stellung von Mândûkya ist, bei der Kürze derselben, schwer bestimmbar; doch erscheint die Theorie über Om Månd. § 3, Up. S. 581 entwickelter als Maitr. 6,4, Up. S. 332. Die meisten der bisher aufgezählten Upanishad's haben noch, zum Teil unter sehr zweifelhaftem Rechtstitel, Aufnahme in den drei ältern Veden gefunden; nur drei derselben, Mundaka, Pragna und Mandûkya, scheinen von Haus aus dem Atharvaveda angehört zu haben, und zwar Mundaka und Pragna als die ursprünglichen, legitimen Upanishad's dieses vierten Veda. knünfen an Caunaka und Pippalâda, die Begründer der Çâkhâ's des Atharvaveda, an; die spätern Sammlungen von Atharva-Upanishad's beginnen in der Regel mit Mundaka und Pracna. und nur diese beiden werden nachweislich von Bâdarâyana und Çankara anerkaunt und benutzt.

## IV. Die spätern Atharva-Upanishad's.

Auch die spätere theologische Produktion behielt die Form der Upanishad's, als eine bequeme und in geheiligtem Ansehen stehende Art der literarischen Komposition, bei, während sich das Denken teils mit Fortbildung älterer Themata beschäftigte oder doch nicht wesentlich von den herkömmlichen Geleisen abwich (Garbha, Prânâgnihotra, Pinda, Atma, Sarvopanishatsâra, Gâruda), teils der Verherrlichung des Yoga (Brahmavidyâ, Kshurikâ, Câlikâ, Nâdabinda, Brahmabinda, Ameritabindu, Dhyânabindu, Tejobindu, Yogaçikhâ, Yogatattva, Hansa) und des Saunyasa (Brahma, Sannyasa, Aruneya, Kanthacruti, Paramahansa, Jûbâla, Acrama) sich zuwandte. Die Verschiedenheit beider Richtungen gibt sich auch darin zu erkennen, dass fast ausnahmslos die Yoga-Upanishad's in Versen. die Sannyâsa-Upanishad's in Prosa mit eingelegten Versen verfast sind. Eine weitere Klasse von Upanishad's ist dem Civa-Kultus (Atharvaçiras, Atharvaçikhâ, Nilarudra, Kaliagnirudra, Kairalya) oder dem Vishņukultus (Mahâ, Nārāyaṇa, Atmabodha, Nrisihhatāpanīya, Rāmatāpanīya) zugewandt, um denselben im Sinne der Vedântalehre umzudeuten. Sie sind meist in Prosa, vereinzelt auch in Versen abgefafst. Alle diese Upanishad's haben Aufnahme im Atharvaveda, aber keine Anerkennung von seiten der leitenden Vedântatheologen gefunden.

## 3. Die Upanishad's bei Bâdarâyana und Çankara.

Den ersten Spuren einer Zusammenfassung der verschiedenen Upanishad's begegnen wir schon in diesen selbst. So, wenn Cvet. 5,6 "die den Geheimteil des Veda bildenden Upanishad's" (veda-quhya-upanishadah) erwähnt werden; und auch die Stelle Cvet. 6,22, "vor Zeiten ward im Vedanta höchstes Geheimnis ausgebracht", scheint auf die ältern Upanishad's als ein zusammengehöriges Ganze und schon aus einer gewissen Entfernung zurückzublicken. Ebenso der dreimal vorkommende Vers Mund. 3,2,6 (Mahânâr. 10,22. Kaiv. 3), wenn er von Asketen (yati's) redet, "die der Vedantalehre Sinn ergriffen" haben. Noch deutlicher erscheinen die Upanishad's als ein zusammengehöriges Ganze, wenn Maitr. 2,3, Up. S. 318 die Lehre vom Brahman als "die Lehre aller Upanishad's" (sarva-upanishadvidya) bezeichnet wird. Dafs in so späten Werken wie Sarvaupanishad-sâra oder der Muktikâ-Upanishad die Upanishad's als Ganzes vorausgesetzt werden, ist dabei nicht weiter von Belang.

In großem Stile unternahm, ohne Zweifel auf Grund älterer Vorarbeiten, eine Zusammentassung der Upanishadlehren Lâdarâyana in den Brahmasûtra's, dem Grundwerke des spätern Vedânta. Er beweist, daß Brahman der Grund der Welt ist, samanvayât, "aus der Übereinstimmung" der Upanishadtexte (1,1,4), und proklamiert den Grundsatz, "daß alle Vedântatexte Glauben verdienen" (sarva-vedânta-pratyayam, 3,3,1). Welche Upanishad's aber von Bâdarâyana als kanonisch anerkannt werden, das läfst sich, bei der Kürze der Sûtra's, nicht aus diesen selbst, sondern nur aus dem Kommentare des Çañkara entnehmen, bleibt also, da wir nicht wissen, inwieweit Çañkara einer gesicherten Tradition folgte, in vielen Fällen zweifelhaft. Mit größerer Sicherheit lassen sich die dem Bâdarâyana vorschwebenden Upanishadtexte nur im ersten

Adhyâya bestimmen, wo er es unternimmt, die Lehre vom Brahman in 28 Adhikaraṇa's (Abschnitten) auf ebensoviele Upanishadstellen zu gründen. Wie in dem ganzen Werke, spielt auch hier die Vierzahl eine für die Disposition des Stoffes entscheidende Rolle, indem von den 28 Grundstellen zwölf aus Chândogya, vier aus Brihadâranyaka, vier aus Kâṭhaka, vier aus Taittirîya und Kaushîtaki (je zwei aus jeder), und vier aus Atharva-Upanishad's, nämlich drei aus Muṇḍaka und eine aus Praçna, entnommen sind. Folgendes Schema (welches wir aus "System des Vedânta" S. 130 wiederholen) zeigt, dafs die Reihenfolge der Stellen, wie sie innerhalb jeder der benutzten Upanishad's stehen, genau gewahrt wird, während im übrigen die Stellen in einer Weise zusammengeflochten erscheinen, für welche man nur hier und da in der Zusammengehörigkeit des Inhalts einen Grund zu erkennen glaubt.

| Scholighor ace inhale emen crana za crkennen | Siaust.      |
|----------------------------------------------|--------------|
| 1) 1,1,12-19 Taitt, 2,5                      |              |
| 2) —,20—21 Chând. 1,6,6                      |              |
| 3) — 22 Chând. 1,9,1                         |              |
| 4) -,23 Chând. 1,11,5                        |              |
| 5) — .24—27 Chând. 3,13,7                    |              |
| 6) -,28-31 Kaush. 3,2                        |              |
| 7) 1,2,1— 8 Chând. 3,14,1                    |              |
| 8) -, 9-10 Kåth. 2,25                        |              |
| 9),1112                                      |              |
| 10) —,13—17 Chând. 4,15,1                    |              |
| 11) -,18-20 Brih. 3,7,3                      |              |
| 12) -,21-23                                  | Mund. 1,1,6  |
| 13) —,24—32 Chând. 5,11—24                   |              |
| 14) 1,3, 1— 7                                | Mund. 2,2,5  |
| 15) —, 8— 9 Chând. 7,23                      | •• / /       |
| 16) —,10—12 Bṛih. 3,8,8                      |              |
| 17) -,13                                     | Praçua 5,5   |
| 18) —,14—18 Chánd. 8,1,1                     |              |
| 19) —,19—21 Chând. 8,12,3                    |              |
| 20) -,22-23                                  | Mund. 2,2,10 |
| '21) —,24 —25 Kâţh. 4,12                     |              |
| 22) —,39 Kâṭh. 6,1                           |              |
| 23) —,40 Chând. 8,12,3                       |              |
| 24) —,41 Chând. 8,14                         |              |
| 25) -,42-43 Brih. 4,3,7                      |              |
| 26) 1,4,14—15Taitt. 2,6                      |              |
| 27) -,16-18                                  | 9            |
| 28) 19-22 Brib 4.5 G                         |              |

Die auffallende Bevorzugung von Chândogya läfst vermuten, daß bereits eine aus der Schule dieser Upanishad herrührende Vorarbeit vorlag, in welche dann von Bâdarâyana oder schon von einem Frühern sechzehn Hauptstellen anderer Câkhâ's, gleichfalls unter Wahrung des Prinzips der ursprünglichen Reihenfolge der Stellen, hineingearbeitet wurden. Aufser den genannten Upanishad's läfst sich für Bådaråyana mit einiger Sicherheit nur noch die Benutzung von Cvetâcvatara (Sûtram 1,4,8—10), Aitareya (Sûtram 3,3,16—17), und vielleicht Jâbâla (Sûtram 1,2,32) nachweisen. Was aber die Sûtram 3,3.25 erwähnte Verwünschungsformel betrifft, welche nach Cankara "am Eingange einer Upanishad der Atharvanika's" stehen soll, und die sich nirgendwo finden lassen will, so möchte ich jetzt vermuten (da Bâdarâyana und Çankara im ganzen Werke von den Atharva-Upanishad's nur Mundaka und Praçna benutzen, mithin auch nur diese anerkennen, und da sie die jener Verwünschungsformel folgende Upanishad als berechtigt anzuerkennen scheinen), dass die gedachte Formel sich damals am Eingang einer jener beiden, vielleicht der Mundaka-Upanishad, befunden haben mag, etwa in der Weise, wie die Cântiformeln, welche vor den Upanishad's in einigen Handschriften vorhergehen und in andern fehlen.

An Bâdarâyana's Brahmasûtra's schliefst sich der große Kommentar des Cañkara (angeblich 800 p. C.) über dieselben, welchem außerdem, unter andern Werken, die in der Bibl. Ind. (vol. II. III. VII. VIII) edierten Kommentare zu Brihadâranyaka, Chândogya, Taittirîya, Aitarcya, Cvetâçvatara, İçâ, Kena, Katha, Praçna, Mundaka und Mândûkya zugeschrieben werden. Es fehlen also Kommentare von Çankara über Kaushitaki, welche erst von Çankarânanda (nach Hall, Index p. 98, 123 Lehrer des Mâdhava, der 1350 p. C. blühte), und Maitráganiga, welche von Râmatîrtha kommentiert wurde. Aber auch die Kommentare zu den genannten elf Upanishad's rühren teilweise wohl nicht von Çankara selbst, sondern nur aus seiner Schule her, da die Erklärungen der Upanishad-Kommentare mit den im Sûtra-Kommentar gegebenen öfter nicht zusammenstimmen (vgl. Up. S. 478 n. 570 n.). Der unter Cañkara's Namen überlieferte Kommentar zu Mândûkya be-

handelt diese mit Gaudapâda's Kârikâ als Einheit und scheint das Ganze noch gar nicht als Upanishad anzusehen (p. 330: vedânta-artha-sara-sangraha-bhûtam idam prakarana-catushtayam 'om iti etad aksharam' ity-âdi ârabhyate), wozu stimmen würde, daß Mândûkya weder in den Brahmasûtra's noch im Kommentar des Çankara über dieselben zitiert wird, während zwei Verse der Kârikà des Gaudapâda (3,15 und 1,16) von Çankara p. 375,3. 433,1 mit den Worten atra uktam vedântaartha-sampradâyaridbhir âcâryaih angeführt werden. Im Kommentar zu den Brahmasûtra's werden von Çañkara nachweislich (vgl. System des Vedânta S. 32 fg.) nur folgende vierzehn Upanishad's zitiert, wobei die beigefügten Ziffern die Anzahl der Zitate bezeichnen: Chândogya 810, Brihadáranyaka 567, Taittiriya 142, Mundaka 129, Kâthaka 103, Kaushitaki 88. Cvetâçvatara 53, Praçna 38, Aitareya 22, Júbála 13, Mahânârâyana 9, Îça 8, Paiñgi 6, Kena 5.

Obgleich Çankara diese von ihm anerkannten Vedântatexte durchaus als einen einheitlichen, widerspruchlosen Kanon der Erkenntnis der Wahrheit betrachtet\*, so scheint ihm doch noch keine Sammlung der Upanishad's vorgelegen zu haben, da er die meisten derselben noch als die Schlufskapitel der zugehörigen Brâhmaṇa's vor Augen hat, an die er daher zu Eingang des Upanishadkommentars anzuknüpfen pflegt. So sagt er in

<sup>\*</sup> Man vergleiche seine Erklärung zu Sütram 3,3,1, p. 843 (S. 550 unserer Übersetzung): "Wie kann also da der Gedanke kommen, ob die Lehren über Brahman verschieden oder nicht verschieden seien? Denn man kann doch nicht behaupten, dass es die Absicht des Vedanta sei, ähnlich wie es eine Vielheit von Werken gibt, auch eine Vielheit des Brahman zu lehren; indem das Brahman eines und eingestaltig ist. Auch geht es nicht an, dass über das eingestaltige Brahman verschiedengestaltige Lehren bestehen; denn dass anders die Sache und anders die Erkenntnis der Sache sei, ist notwendigerweise ein Irrtum. Und gesetzt den Fall, es würden über das einheitliche Brahman vielheitliche Lehren in den verschiedenen Vedantatexten mitgeteilt, so könnte nur eine derselben richtig, die andern hingegen würden falsch sein, und die Folge wäre der Verlust des Vertrauens auf den Vedanta! [Dieses aber ist, in Çankara's Augen, eine ἀπαγωγή εἰς τὸ ἀδύνατον.] Es ist also nicht daran zu denken, daß in den einzelnen Vedantatexten eine Verschiedenheit der Lehren über Brahman statthabe,"

der Einleitung des Kommentars zu Kena (Bibl. Ind. p. 28), nach Zitierung ihres Anfanges, derselbe sei "der Anfang des neunten Adhyâya [in der von Örtel herausgegebenen Rezension gehört sie zum vierten Adhyâya, vgl. Up. S. 62. 203 n.]; vor demselben sind die Werke vollständig behandelt worden; auch wurden die Verehrungen des allen Werken als Grundlage dienenden Prâna gelehrt, sowie auch die, welche sich auf das ein Glied der Werke bildende Sâman beziehen. Dann folgte die Betrachtung des Gâyatra-sâman und schlofs mit der Lehrerliste; alles dies Genannte gehört noch zu den Werken" usw. - Zu Chândogya, p. 2: "Das ganze Ritual ist durchgegangen worden, sowie auch die Erkenntnis des Prâna-Agni usw. als Gottheit". — Zu Taittirîya, p. 2: "Die ständigen Werke, welche dazu dienen, begangene Vergehen zu tilgen, sowie die wunschhaften Werke für solche, die einen bestimmten Lohn begehren, sind in dem vorhergehenden Teile des Buches (pûrvasmin granthe) durchgegangen worden". — Zu Brihadâranyaka, p. 4: "Der Zusammenhang dieser (Upanishad) mit dem Werkteile ist folgender" usw. — Zu İçû, p. 1: "Die Mantra's îçâ vâsyam usw. finden nicht [wie man erwarten sollte] Verwendung bei den Werken, sondern offenbaren die Wesenheit des nicht zu den Werken gehörigen Âtman". - Zu Aitareya, p. 143: "Die Werke mitsamt der auf das niedere Brahman bezüglichen Erkenntnis sind absolviert" usw.

Alle diese Upanishad's scheinen, nach den mitgeteilten Bemerkungen zu schliefsen, dem Çañkara noch als Schlufsteile der betreffenden Brâhmana's vorgelegen zu haben. Hingegen fehlt eine derartige Anknüpfung an einen vorhergehenden Werkteil in den Kommentaren zu Kâthaka und Çvetâçvatara. Ebenso bei Mundaka und Praçua, welche beiden von Çañkara als eine Art Einheit behandelt werden; in der Einleitung zu Praçua, p. 160,2, bemerkt er: "um die in den Mantra's [der Muṇḍaka-Upanishad, wie der Glossator richtig ergänzt] gelehrte Sache weiter auszuführen, wird dieses Brâhmanam [die Praçua-Upanishad] unternommen". Da übrigens Muṇḍaka und Praçua gar keine Verwandtschaft zeigen, wie sie denn auch an verschiedene Çâkhâ's des Atharvaveda (die des Çaunaka und die des Pippalâda) anknüpfen, so erklärt sieh die

Einheit, in welcher Çankara sie betrachtet, wohl nur daraus, daß sie schon zu seiner Zeit zusammengefaßt waren als erster Anfang und Grundstock einer Sammlung der Atharva-Upanishad's. Wahrscheinlich bestand damals die Sammlung nur aus diesen beiden, da sonst die andern wohl nicht so vollständig von Çankara hätten ignoriert werden können, wie dies Zwar bemerkt der Glossator Anantatsächlich geschieht. dajñâna zum Eingange von Çankara's Kommentar zu Mundaka (p. 258): "Anfangend mit der Brahma-Upanishad [er meint wohl Brahmavidyâ-Up.] und Garbha-Upanishad sind noch viele Upanishad's des Atharvaveda vorhanden; aber da sie im Çârîrakam (den Brahmasûtra's des Bâdarâyaṇa) nicht verwendet werden, so wird er (Çankara) diese nicht erklären". Dieser Grund ist wohl nicht ausreichend; denn welche Upanishad's im Çârîrakam vorkommen und welche nicht, das konnte nur durch die Tradition oder Çankara selbst bestimmt werden. Es muß also die Tradition oder Çankara selbst gewesen sein, welche aus dem Kanon weitere Upanishad's ausschlossen, sei es, daß dieselben noch nicht bekannt waren, sei es, daß sie noch nicht als Upanishad's anerkannt wurden, wie denn ja Çankara die Mândûkya, die er doch selbst nebst Gaudapâda's Kârikâ kommentiert hat, noch nicht als Upanishad, sondern als ein vedantaartha-sara-sangraha-bhûtam prakaranam "eine den Hauptinhalt des Vedânta befassende literarische Komposition" bezeichnet.

#### 4. Die wichtigsten Upanishadsammlungen.

Die weitere Geschichte der Upanishadtradition ist zur Zeit noch in Dunkel gehüllt, und nur vermutungsweise können wir aus den vorliegenden Sammlungen der Upanishad's einige Schlüsse über die Entstehung derselben zu ziehen versuchen. Diese Sammlungen oder Listen zerfallen von vornherein in zwei Klassen, sofern sie entweder sämtliche Upanishad's umfassen, oder sich (wenigstens der ursprünglichen Absicht nach) nur auf die Atharva-Upanishad's beschränken. Von ersterer Art ist der Kanon der Muktikâ und des Oupnek'hat, von letzterer der des Colebrooke und des Nârâyaṇa.

Da die Upanishad's der drei ältern Veden in der Tra-

dition der Çâkhâ's fortleben, so war, solange diese bestanden, auch die sichere Überlieferung der betreffenden Upanishad's nicht gefährdet. Anders im Atharvaveda, welcher beim Opfer keine Verwendung fand (oben I, 1, S. 50) und infolgedessen nicht von einer so festen Schultradition, wie die Texte der drei ältern Veden, getragen wurde, worauf nicht nur die vielfache Verwahrlosung seiner Samhitastücke, sondern auch die Liberalität hinweist, mit welcher er neuen Produktionen noch weiterhin offen stand, und welche wohl nicht möglich war, solange die Tradition in den Händen geordneter, von Geschlecht zu Geschlecht sich zunftmäßig fortsetzender Vedaschulen lag. Aus diesen Umständen erklärt sich das massenweise Eindringen neu entstehender Upanishad's in den Atharvaveda. Schon bei Cankara begegneten wir (oben S. 30) einer Zusammenfassung von Mundaka und Praçna, und an diese als Grundstock scheint sich nach und nach eine Sammlung von Atharva-Upanishad's gereiht zu haben, welche schliefslich in 34 Nummern von Mundaka bis Nrisinhatâpanîya reichte, und auch solche Stücke befafste, die früher gar nicht als Upanishad's gerechnet wurden, wie denn bei Cañkara noch die Kârikâ des Gaudapâda zur Mândûkya-Upanishad und sogar diese selbst (oben S. 29, 31) nicht das Ansehen einer Upanishad haben. Diese 34 ersten Upanishad's der Colebrookeschen Liste (Up. S. 537) werden späterhin auf 52 erweitert, indem man ihnen nicht nur eine Anzahl neuer Emporkömmlinge, sondern merkwürdigerweise mit und unter ihnen sieben von alters her bekannte Texte der ältern Veden, nämlich 35.—36. Kâthaka, 37. Kena, 39.—40. Brihannârâyana (= Taitt. År. X), 44. Ânandavallî (= Taitt. Up. 2) und 45. Bhrigwalli (= Taitt. Up. 3), angliederte. entstand die von Colebrooke zuerst bekannt gegebene Sammlung der 52 Upanishad's, deren seltsame Zusammensetzung wir (Up. S. 537) durch die Hypothese zu erklären versuchten, daß zur Zeit und im Lande ihrer endgültigen Konstituierung die drei ältern Veden nur noch in den Cakha's der Aitareyin's, Tändin's (denen die Chândogya-Upanishad angehört, System des Vedânta S. 9) und Vâjasaneyin's gepflegt wurden, daher man die Upanishad's der übrigen Çâkhâ's (mit Ausnahme der bereits verschollenen oder nicht anerkannten Kaushitaki, Cvetåçvatara. Maitrâyaṇîya), um sie vor dem Untergang zu retten, der bestehenden Sammlung der Atharva-Upanishad's anreihte.\*

Mit der Colebrookeschen Sammlung stimmt (wie wir Un. S. 538 fg. nachgewiesen haben) die Sammlung des Nåråvana, abgesehen von einigen Abweichungen in der Reihenfolge der letzten Nummern, genau überein, nur daß sie die 52 Unanishad's Colebrooke's auf 45 zusammendrängt und als No. 46-52 sieben sektarische Texte (zwei Gopálatápaníya, Krishna, Vâsudeva mit Gopîcandana, Çvelâçvatara und zwei Varadatûpanîya) hinzufügt. Dieses Verhältnis haben wir Up. S. 541 daraus zu erklären versucht, daß die 52-Zahl schon zu einer Art kanonischen Ansehens gelangt war, als sich der Wunsch einstellte, sieben weitere, neuerdings erst entstandene oder zu Ansehen gelangte Texte einzufügen. Dies wurde erreicht, indem man die bisherigen 52 Nummern, durch Zusammenfassung des ursprünglich Zusammengehörigen, auf 45 reduzierte und dadurch Raum gewann, die sieben neuen Texte als unter der 52-Zahl einbegriffen hinzustellen und dadurch ihre kanonische Anerkennung zu erleichtern.

Einer ganz andern Gegend (wahrscheinlich dem Süden Indiens) und einer erheblich spätern Zeit scheint die Sammlung der 108 Upanishad's, welche in der Muktikâ als letzter aufgezählt werden, anzugehören. Dieselbe befafst sämtliche Upanishad's der Sammlung Colebrooke's (mit Ausnahme von Nîlarudra, Pinda, Mahânârâyaṇa, Âçrama) und Nârâyaṇa's (mit Ausnahme von Varadatâpanîya), mehrfach unter andern Namen und zuweilen durch spätere Zusätze bis zum Dreifsigfachen oder Vierzigfachen ihres Umfangs erweitert, dazu sämtliche elf Upanishad's der drei ältern Veden (mit Ausnahme von Mahânârâyaṇa) und gegen siebzig neuer, sonst nirgendwo vorkommender, Texte. Schon der Umstand, dafs in dieser Sammlung auch die Upanishad's der drei ältern Veden, und

<sup>\*</sup> Ein anscheinend älteres Verzeichnis, welches nur 28 Atharva-Upanishad's, ohne Einschiebung der Texte der ältern Veden, aufzählt und im übrigen (von einer Ausnahme und den letzten Gliedern abgesehen) völlig mit Colebrooke's und Nåråyana's Liste übereinstimmt, ist erhalten Atharva-pariçishta 2,13 (Berliner Handschriften, 2,88).

zwar zu Eingang derselben, auftreten, weist auf eine Zeit und Gegend hin, in welcher eine lebendige und stetige Tradition der Câkhâ's nicht mehr bestand; noch mehr das Unterfangen. von jenen 108 Upanishad's ohne jeden Schein des Rechtes 10 dem Rigveda, 19 dem weißen, 32 dem schwarzen Yajurveda, 16 dem Sâmaveda und 31 dem Atharvaveda zuzuschreiben, - ein Verfahren, gegen welches die alten Vedaschulen doch wohl protestiert haben würden. Im übrigen ist diese Sammlung für die spätere Geschichte des Vedanta (vielleicht vorwiegend oder ausschliefslich unter den Telugu-Brahmanen) von großem Interesse und verdient, nachdem sie 1896 auch in einem Devanågaridrucke zugänglich gemacht worden ist (vorher war nur eine Ausgabe in Telugucharakteren vorhanden), eine nähere Durcharbeitung. Bemerkenswert ist, daß Cankarânanda's Lesarten oft mit denen der 108 Upanishad's gegen diejenigen der 52 Upanishad's und des Nârâyana zusammenstimmen.

Eine isolierte Stellung sowohl den 52 als auch den 108 Upanishad's gegenüber nimmt diejenige Sammlung von fünfzig Upanishad's ein, welche unter dem Namen Oupnek'hat im Jahre 1656 auf Veranlassung des Sultans Mohammed Dara Schakoh aus dem Sanskrit ins Persische und 1801-1802 von Anquetil-Duperron aus diesem ins Lateinische übertragen wurde. Auch der Oupnek'hat will, wie die Muktikâ-Sammlung, eine allgemeine Upanishadsammlung sein; er befafst unter zwölf Nummern die Upanishad's der drei ältern Veden, dazu seehsundzwanzig der auch anderweit bekannten Atharva-Upanishad's; ferner enthält er acht ihm eigentümliche Stücke, von denen vier bisher nirgendwo sonst nachgewiesen sind und daher auch von uns, Up. S. 838 fg., nur aus dem Persiseh-Latein des Anquetil wiedergegeben werden konnten. Endlich enthält der Oupnek'hat vier Stücke aus Vâj. Samh. 16. 31. 32. 34, deren erstes in verkürzter Form als Nîlarudra-Upanishad auch in andern Sammlungen vorkommt, während die drei andern sonst nirgendwo Aufnahme gefunden haben. Wir haben dieselben, als zur Vorgeschichte der Upanishad's gehörig, oben I, 1, S. 156 fg., 290 fg., 291 fg., 335 übersetzt und besprochen. Die Aufnahme dieser Samhitâstücke in das Corpus der Upanishad's, gleich

als sei Gefahr, daß sie sonst in Vergessenheit geraten könnten. läßt auf eine relativ späte Zeit für das Zustandekommen der Oupnek'hat-Sammlung schliefsen, wiewohl schon 1656 die persischen Übersetzer diese Sammlung nicht erst veranstaltet. sondern bereits fertig überkommen haben, ja, in der Up. S. 535 angeführten Stelle, dieselbe als aus einer längst vergangenen Vorzeit herrührend betrachten. Durch die übergrofse Treue. mit welcher Anquetil-Duperron diese 50 Upanishad's aus dem Persischen, Wort für Wort und mit Beibehaltung der persischen Syntax, ins Lateinische übersetzte — eine Treue, welche in seltsamem Kontraste zu der Freiheit steht, mit der die persischen Übersetzer den Sanskrittext behandelt haben — ist der Oupnek'hat ein sehr schwer lesbares Buch geworden, und es bedurfte eines so tiefdringenden Geistes wie Schopenhauer. um in dieser ungeniefsbaren Schale einen Kern unschätzbarer philosophischer Intuitionen zu entdecken und für sein System nutzbar zu machen. Sein Urteil über den Oupnek'hat haben wir Up. S. VI wiedergegeben.

Eine Durcharbeitung des vom Oupnek'hat gebotenen Materials hat zuerst A. Weber, Indische Studien I. II. IX, an der Hand der Sanskrittexte unternommen. Inzwischen wurden die Urtexte, zum Teil mit umfangreichen Kommentaren, in der Bibliotheca Indica und neuerdings in der Ânandâcrama Series publiziert; die zwölf ältesten Upanishad's übersetzte M. Müller in den "Sacred Books of the East" vol. I. XV, die beiden größten und einige kleinere sind von O. Böhtlingk in wörtlicher Verdeutschung erschienen. Unsere Übersetzung der sechzig Upanishad's (Leipzig 1897, 2. Aufl. 1905) umfaßt sämtliche Texte dieser Art, welche, vermöge ihres regelmäßigen Vorkommens in den indischen Sammlungen und Verzeichnissen der Upanishad's, auf eine gewisse Kanonizität Anspruch machen können. Die beigegebenen Einleitungen nebst Anmerkungen handeln eingehend über Inhalt und Komposition der einzelnen Stücke, daher wir hier von einem weitern Eingehen auf diese literarischen Fragen Abstand nehmen.

## III. Der Grundgedanke der Upanishad's und seine Bedeutung.

### 1. Der Grundgedanke der Upanishad's.

Alle Gedanken der Upanishad's bewegen sich um zwei Grundbegriffe; sie sind: 1) das Brahman und 2) der Atman. In der Regel werden beide vollkommen synonym gebraucht; wo sich aber ein Unterschied herausfühlen läfst, da erscheint Brahman als der ältere und anerkanntere, Åtman als der jüngere und bezeichnendere Ausdruck, Brahman als das Unbekannte und zu Erklärende, Atman als dasjenige Bekannte, wodurch jenes Unbekannte erklärt werden soll, Brahman als das Prinzip, sofern es im Weltganzen, Atman, sofern es im Innern des Menschen erfafst wird. Als Beispiel kann man die schon oben I, I, S. 264. 336 übersetzte Stelle Catap. Br. 10.6,3. Chând. 3,14 ansehen, deren einfacher Grundgedanke darin besteht, dass das Weltall Brahman (sarcam khalu idam brahma), das Brahman aber der Atman in uns (esha ma' âtmâ antar hridaye usw.) ist.\* Ein anderes Beispiel liefert die Erzählung von Gårgya (Brih. 2,1. Kaush. 4), welcher sich vergebens bemüht, das Brahman zu definieren, bis er endlich vom Könige zur Erklärung desselben auf den Atman hingewiesen wird. Am deutlichsten tritt der Unterschied zwischen Brahman und Âtman da hervor, wo beide in ganz kurzen Aussprüchen neben einander erscheinen. Als Beispiel kann die Stelle dienen (Brih, 4,4,5): sa vâ' ayam âtmâ brahma, "wahrlich, dieser Atman ist das Brahman".

Halten wir für den gegenwärtigen Zweck an dieser Unterscheidung des *Brahman* als kosmischen Prinzips von dem *Atman* als psychischem Prinzip fest, so läfst sich der Grund-

<sup>\*</sup> Böhtlingk behauptet (Berichte der Sächs. G. d. W., 1897, S. 84), ich hätte "nicht erkannt"!), daß esha ma' âtma antar hridaye überall Subjekt ist", legt aber für die Richtigkeit meiner Übersetzung unfreiwilligerweise selbst Zeugnis ab, sofern er zwar in § 3 übersetzt "dieses mein Selbst im Innern des Ilerzens", jedoch sogleich darauf in § 4, wo dieselbe Wendung wiederkehrt, ebenso wie ich übersetzt "das ist mein Selbst im Innern des Herzens".

gedanke der ganzen Upanishadphilosophie ausdrücken durch die einfache Gleichung:

## Brahman = Âtman,

das heifst: das Brahman, die Kraft, welche in allen Wesen verkörpert vor uns steht, welche alle Welten schafft, trägt, erhält und wieder in sich zurücknimmt, diese ewige, unendliche, göttliche Kraft ist identisch mit dem Atman, mit demjenigen, was wir, nach Abzug alles Äufserlichen, als unser innerstes und wahres Wesen, als unser eigentliches Selbst, als die Seele in uns finden. — Diese Identität des Brahman und des Atman, Gottes und der Seele, ist der Grundgedanke der ganzen Upanishadlehre; in aller Kürze wird er ausgedrückt durch die "grofsen Worte": tat tvam asi "dieses bist du" (Chând. 6,8,7 fg.) und: aham brahma asmi "ich bin Brahman" (Brih. 1,4,10); in dem Kompositum: brahma-ātma-aikyam "Einheit des Brahman und des Âtman" bezeichnet er das Fundamentaldogma des Vedântasystems.

Wenn wir diesen Gedanken der mannigfachen, vielfach bildlichen und nicht selten wunderlichen Formen entkleiden, in denen er in den Vedântatexten erscheint, und denselben nur nach seiner philosophischen Reinheit als die Identität Gottes und der Seele, des Brahman und des Atman, ins Auge fassen, so hat er eine weit über die Upanishad's, ihre Zeit und ihr Land hinausreichende Bedeutung, ja, wir behaupten, daß er von unverlierbarem Werte für die ganze Menschheit ist. - Wir können nicht in die Zukunft blicken, wir wissen nicht, welche Aufschlüsse und Entdeckungen dem rastlos forschenden Menschengeiste noch vorbehalten sind, aber eines können wir mit Sicherheit voraussagen, welche neuen und ungeahnten Wege auch immer die Philosophie kommender Zeiten einschlagen mag, dieses steht für alle Zukunft fest und niemals wird man davon abgehen können: soll eine Lösung des großen Rätsels, als welches die Natur der Dinge, je mehr wir davon erkennen, nur um so deutlicher sich dem Philosophen darstellt, überhaupt möglich sein, so kann der Schlüssel zur Lösung dieses Rätsels nur da liegen, wo allein das Naturgeheimnis sich uns von innen öffnet, das

heifst, in unserm eigenen Innern. Hier fanden ihn zum erstenmal die ewig preiswürdigen Urheber der Upanishadgedanken, wenn sie unsern Åtman, unser eigenes innerstes Wesen als das Brahman, als das innerste Wesen der ganzen Natur und aller ihrer Erscheinungen erkannten.

#### 2. Der Upanishadgedanke und die Philosophie.

Alle Religion und Philosophie wurzelt in dem Gedanken, daß (mit Kants Worten zu reden) die Welt nur Erscheinung und nicht Ding an sich ist, das heißt, daß die ganze, in Raum und Zeit unendlich sich ausbreitende Außenwelt und ebenso der gesamte Komplex der Wahrnehmungen in meinem Innern, — daß dies alles nur die Form ist, in welcher das Seiende in einem Bewußtsein wie dem unsern sich darstellt, nicht aber die Form, in welcher es außerhalb unseres Bewußtseins und unabhängig von demselben bestehen mag, daß, mit andern Worten, der gesamte Komplex der äußern und innern Erfahrung uns immer nur sagt, wie die Dinge für uns, für unser Vorstellungsvermögen, nicht aber wie sie an sich und ohne dieses Vorstellungsvermögen beschaffen sind.

Es ist leicht, zu zeigen, wie dieser, erst in der Kantischen Philosophie zu voller Klarheit erhobene, aber in weniger deutlicher Form von jeher vorhanden gewesene Gedanke die Grundlage und stillschweigende, halb bewufste oder unbewufste Voraussetzung aller Philosophie ist, soweit sich nicht empirische Wissenschaften unter diesem Namen verbergen. Denn alle Philosophie, im Gegensatze zu den empirischen Wissenschaften, begnügt sich nicht, die Dinge ihrem Tatbestande nach kennen zu lernen und nach ihrem kausalen Zusammenhange zu erforschen; vielmehr geht sie, ihrer Natur nach, über dies alles hinaus, indem sie (wie wir schon oben I, I, S. 3 fg. ausführten) den Gesamtkomplex der empirischen Realität, auch nach allen Aufhellungen desselben durch die empirischen Wissenschaften, ansieht als etwas, was noch der weitern Erklärung bedarf, und diese Erklärung findet in dem Prinzip, welches sie aufstellt, und aus welchem sie bemüht ist, das Dasein der Dinge und ihrer Ordnung abzuleiten.

Diese Tatsache, dass die Philosophie von jeher bestrebt war, ein Prinzip der Welt aufzustellen (vgl. I, I, S. 3), beweist, dass sie ausging von dem mehr oder weniger deutlichen Bewußstsein, dass die ganze empirische Realität nicht das wahre Wesen der Dinge ist, dass sie, in Kants Worten, nur Erscheinung ist und nicht Ding an sich.

Dreimal, soviel wir wissen, hat sich die Philosophie zu einem deutlicheren Bewufstsein dieser ihr allgemein gestellten Aufgabe und ihrer Lösung erhoben, das eine Mal in Indien in den Upanishad's, das zweite Mal in Griechenland in der Philosophie des Parmenides und Platon, das dritte Mal in der neueren Zeit in der Philosophie Kants und Schopenhauers. Wir werden in einem spätern Teile dieses Werkes zu zeigen haben, wie die Philosophie der Griechen ihren Höhepunkt erreichte durch die parmenideisch-platonische Lehre, daß diese ganze Welt des Werdens ein bloßer Schein, wie Parmenides sagt, eine Welt der Schatten ist, wie Platon lehrt, und wie beide Philosophen bemüht sind, durch sie hindurch die wahre Wesenheit der Dinge, τό ὄν, τὸ ὄντως ὄν zu ergreifen, was Platon in einem an die Upanishadlehre wie an die Kantische Terminologie erinnernden Ausdruck als das abtb (âtman) xaz αύτό ("an sich") bezeichnet. Wir werden dann weiter sehen. wie eben dieser Gedanke, nach einer vorübergehenden Verdunkelung durch Aristoteles und das Mittelalter, auf ganz anderm Wege wiederum ergriffen wurde und deutlicher als je zuvor aufleuchtete in der von Kant begründeten Philosophie, welche ihren großen Fortsetzer und Vollender in Schopenhauer gefunden hat. Hier haben wir es mit den Upanishad's zu tun, und wir glauben die welthistorische Bedeutung dieser Urkunden nicht in ein helleres Licht setzen zu können, als indem wir zeigen, wie der eigentliche, tiefste Grundgedanke des Platonismus und des Kantianismus auch schon der Grundgedanke der Upanishadlehre ist.

Die Dinge, welche sich um uns her im unendlichen Raume nach allen Seiten ausbreiten, und zu denen wir, vermöge unserer Leiblichkeit, selbst gehören, sind nach Kant nicht die Dinge an sich, sondern nur Erscheinungen, sie sind nach Platon nicht die wahren Wesenheiten, sondern die bloßen Schatten der-

selben, und sie sind nach der Upanishadlehre nicht der Atman, das wirkliche Selbst der Dinge, sondern eine blofse Mâya, das heifst, ein bloßes Blendwerk, eine Illusion. Allerdings kommt der Terminus Mâyâ erst von Çvet. 4,10 an vor; daher von solchen, welche nicht imstande sind, dieselbe Sache, wo sie in andere Worte gekleidet erscheint, wiederzuerkennen, die Behauptung aufgestellt worden ist, der Begriff der Mâyâ sei den ältern Upanishad's noch unbekannt. Wie sie es, bei dieser Behauptung, fertig bringen, diese ältern Upanishad's (Brihadåranyaka und Chândogya) zu verstehen, mögen sie selbst wissen. Tatsache ist, daß dieselben ganz von der Vorstellung durchtränkt sind, welche späterhin ihren glücklichsten Ausdruck in dem Worte mâyâ gefunden hat. - Schon in der Forderung, daß man den Atman des Menschen, den Atman der Welt zu suchen habe (Brih. 2,4,5 b: âtmâ vâ' are drashtavyah, evotavyo, mantavyo, nididhyasitavyo; Chand. 8,7,1: so 'nveshtavyah, sa vijijñûsitavyah), liegt implicite, dafs dieser Leib und diese Welt, die sich ungesucht vor uns ausbreitet, nicht der Atman, das Selbst, das wahre Wesen ist, und daß es eine Täuschung ist, wenn wir sie (wie der Dämon Virocana, Chand, 8.8.4) dafür halten. Alle Dinge und Verhältnisse der Welt, so entwickelt Yâjñavalkya Brih. 2,4,5a, sind uns nicht wert um ihrer selbst willen (als "Dinge an sich"), sondern um des Âtman willen; ja sie existieren nur in dem Âtman, und der ist ganz und gar verloren, welcher sie "außerhalb des Selbstes" (anyatra âtmano) weifs. Dieser Âtman, schliefst er 1. c. 2,4,6, ist Brahmanen und Krieger, Welträume, Götter und Wesen, "dieser Atman ist das ganze Weltall" (idam survam uad ayam âtmâ). Wie man die Töne mit ergreift, indem man das Instrument ergreift (Brih. 2,4,7 fg.), so hat man, indem man den Âtman ergreift, alle jene Dinge mit ergriffen: "fürwahr, wer das Selbst gesehen, gehört, verstanden und erkannt hat, von dem wird diese ganze Welt gewußt" (Brih. 2,4,5b).

Unmittelbar an diesen Gedanken und wahrscheinlich sogar an diese Stelle Brih. 2,4,5 b knüpft die Chând. Up. 6,1,2 an, indem sie, was dort das Resultat der Entwicklung war, zur Voraussetzung macht und als Thema voranstellt: "Hast du denn auch der Unterweisung nachgefragt, durch welche [auch] das Ungehörte ein [schon] Gehörtes, das Unverstandene ein Verstandenes, das Unerkannte ein Erkanntes wird?" — "Wie ist denn, o Ehrwürdiger, diese Unterweisung?" — "Gleichwie, o Teurer, durch einen Tonklumpen alles, was aus Ton besteht, erkannt ist, an Worte sich klammernd ist die Umwandlung, ein bloßer Name (vâcârambhaṇaṃ vikâro, nâmadheyam), Ton nur ist es in Wahrheit, — also, o Teurer, ist diese Unterweisung." Hier wird die vielheitliche Umwandlung des Einen für bloßes Wortgerede, bloßen Namen erklärt, ganz wie Parmenides behauptet, daß alles, was die Menschen für wahr halten, bloßer Name sei (τῷ πάντ' ὄνομ' ἔσται, ὅσσα βροτοί κατέπεντο πεποιπότες εἶναι ἀληπτ). Auf Grund dieser Anschauungen heißt es dann in spätern Stellen, "noch auch ist dieses eine Vielheit" (Kaush. 3,8, Up. S. 50) und in den eingelegten Versen Brih. 4,4,19 (vgl. Kâth. 4,10—11):

Im Geiste soll man dies merken: Nicht ist hier Vielheit irgendwie! Von Tod in neuen Tod stürzt sich, Wer hier Verschied'nes meint zu seh'n.

Fein und treffend ist auch die Bemerkung einer spätern Upanishad (Nṛisinhott. 9, Up. S. 797), daß nie ein Beweis für die Vielheit geführt werden kann: "denn es ist kein Beweis möglich für das Vorhandensein einer Zweiheit, und nur der zweitlose Åtman ist beweisbar". (Wir können nie heraus aus unserm Bewußtsein, welches unter allen Umständen eine Einheit bildet.)

Aus dem Gesagten ist ersichtlich: 1) Daß die Anschauung, welche später in der Lehre von der Mâyâ ihren schärfsten Ausdruck fand, schon den ältesten Upanishad's nicht nur nicht fremd ist, sondern in und mit ihrer Grundlehre von der alleinigen Realität des Åtman als deren notwendiges Komplement gegeben ist, und 2) daß diese Grundlehre der Upanishad's mit der Grundanschauung der parmenideisch-platonischen und der kantisch-schopenhauerschen Philosophie in wundersamer Übereinstimmung sich befindet, der Art, daß alle drei, aus verschiedenen Zeiten und Ländern stammenden und völlig von einander unabhängigen Lehren sich gegenseitig ergänzen,

erläutern und bestätigen. — So viel von der Bedeutung der Upanishad's für die Philosophie.

#### 3. Der Upanishadgedanke und die Religion.

Der erwähnte indisch-platonisch-kantische Gedanke, daß die ganze Welt nur Erscheinung ist und nicht Ding an sich, bildet nicht nur das eigentliche und wichtigste Thema aller Philosophie, sondern auch die Voraussetzung und conditio sine qua non aller Religion; daher alle großen Lehrer der Religion in alter und neuer Zeit, ja auch noch heute alle die, welche einer Religion im Glauben anhängen, gleichsam unbewußte Kantianer sind. Wir wollen dies in der Kürze beweisen.

Die Hauptgüter aller Religion sind, wie Kant oft auseinandersetzt, 1) das Dasein Gottes, 2) die Unsterblichkeit der Seele, 3) die Freiheit des Willens (ohne welche keine Moralität bestehen kann). Diese drei höchsten Heilsgüter der Menschheit, Gott, Unsterblichkeit und Freiheit, sind nur dann haltbar, wenn die Welt bloße Erscheinung und nicht Ding an sich (bloße Mâyâ und nicht der Atman) ist, und sie fallen rettungslos dahin, falls diese empirische Realität, in der wir leben, das wahre Wesen der Dinge ausmachen sollte.

- 1) Das Dasein Gottes wird ausgeschlossen durch das Vorhandensein des Raumes, welcher unendlich ist, somit nichts außer sich zuläßt und innerhalb seiner nur dasjenige, was ihn erfüllt, d. h. die Materie (sie ist, ihrer genauesten Definition nach "das den Raum Erfüllende").
- 2) Die Unsterblichkeit wird ausgeschlossen durch die Gesetzmäßigkeit der Zeit, auf welcher es beruht, daß unser Dasein einen Anfang in der Zeit hat durch Zeugung und Geburt und ein Ende in der Zeit durch den Tod; und dieses Ende ist ein absolutes, so wie jener Anfang ein absoluter war.
- 3) Die Freiheit, und mit ihr die Möglichkeit des moralischen Handelns, wird ausgeschlossen durch die empirische Allgemeingültigkeit des Kausalitätsgesetzes, welches fordert, daß jede Wirkung, mithin auch jede menschliche Handlung, die notwendige Folge von Ursachen ist, welche der Handlung vorhergehen, somit im jedesmaligen Momente des Handelns nicht mehr in unserer Macht stehen.

Ganz anders stellen sich die Fragen nach Gott, Unsterblichkeit und Freiheit, wenn diese ganze, in Raum und Zeit ausgebreitete und von der Kausalität beherrschte empirische Realität blofse Erscheinung ist und nicht eine Ordnung der Dinge an sich, wie Kant sagt, blofse Mâyâ ist und nicht der Atman, das "Selbst" der Dinge, wie die Upanishad's lehren. Denn in diesem Falle wird wiederum Platz für eine andere, höhere Ordnung der Dinge, welche nicht den Gesetzen des Raumes, der Zeit und der Kansalität unterworfen ist; und eben diese höhere, der empirischen Realität widersprechende Ordnung der Dinge, von deren Erkenntnis wir durch die Beschaffenheit unseres Intellektes ausgeschlossen sind, wird von den Religionen durch ihre Lehren von Gott, Unsterblichkeit und Freiheit im Glauben ergriffen; somit ruhen alle Religionen, ohne es zu wissen, auf dem Grunddogma der kantischen Philosophie, welches in weniger deutlicher Form schon dasjenige der Upanishad's war. Diese sind somit, vermöge ihrer Grundanschauung, die natürliche Basis jeder religiösen Auffassung des Daseins.

Aber neben diesem Werte derselben für die Religion im allgemeinen haben sie noch eine spezielle und sehr merkwürdige innere Verwandtschaft zum Christentum, welche wir nicht kürzer und deutlicher darlegen können, als indem wir das darüber in der Vorrede zu unserer Upanishad-Übersetzung Gesagte in den gegenwärtigen Zusammenhang, für welchen diese Betrachtung wesentlich ist, herübernehmen.

Die Upanishad's, so sagten wir dort, sind für den Veda, was für die Bibel das Neue Testament ist: und diese Analogie ist nicht eine blofs äufserliche und zufällige, sondern eine solche, welche gar sehr in die Tiefe geht und in einem allgemeinen, auf beiden Gebieten zur Erscheinung kommenden, Entwicklungsgesetze des religiösen Lebens begründet ist.

In der Kindheit der Völker stellt die Religion Gebote und Verbote auf und gibt denselben Nachdruck durch Verheifsung von Lohn und Androhung von Strafe; — sie wendet sich somit an den Egoismus, den sie als den eigentlichen Kern des natürlichen Menschen voraussetzt, und über welchen sie nicht hinausführt.

Eine höhere Stufe des religiösen Bewußtseins wird erreicht mit der Erkenntnis, daß alle Werke, welche auf Furcht und Hoffnung als Triebfedern beruhen, für die ewige Bestimmung des Menschen wertlos sind, daß diese höchste Aufgabe des Daseins nicht in einer Befriedigung des Egoismus, sondern in einer völligen Aufhebung desselben besteht, und daß erst in dieser unsere wahre, göttliche Wesenheit durch die Individualität hindurch wie durch eine Schale zum Durchbruche kommt.

Jener kindliche Standpunkt der Werkgerechtigkeit ist in der Bibel vertreten durch das alttestamentliche Gesetz und entsprechend im Veda durch das, was die indischen Theologen das Karmakândam (den Werkteil) nennen, unter welchem Namen sie die ganze Literatur der Hymnen und Brâhmana's, mit Ausnahme der hier und da eingeflochtenen upanishadartigen Partien, befassen. Beide, das Alte Testament und das Karmakândam des Veda, proklamieren ein Gesetz und stellen für die Befolgung desselben Lohn, für die Übertretung Strafe in Aussicht; und wenn die indische Theorie den Vorteil hat, die Vergeltung teilweise ins Jenseits verlegen zu können und dadurch dem Konflikt mit der Erfahrung auszuweichen, welcher der alttestamentlichen, aufs Diesseits beschränkten Vergeltungslehre so viele Verlegenheiten bereitet, -- so ist es hinwiederum der auszeichnende Charakter der biblischen Gesetzesgerechtigkeit, daß sie weniger als die indische auf Ritualvorschriften hinausläuft und dafür größern Nachdruck auf einen sittlichen, "unsträflichen" Lebenswandel legt. Für die Interessen der menschlichen Gesellschaft ist dieser Vorzug ein sehr großer; an sich aber und für den moralischen Wert des Handelns begründet es keinen Unterschied, ob der Mensch sieh im Dienste imaginärer Götter oder in dem seiner Mitmenschen abmüht: beides ist, solange dabei eigenes Wohlsein als letzter Zweck vorschwebt, ein bloßes Mittel zu diesem egoistischen Zwecke und daher, wie dieser selbst, moralisch betrachtet wertlos und verwerflich.

Diese Erkenntnis bricht sich Bahn im Neuen Testament, wenn es die Wertlosigkeit, in den Upanishad's, wenn sie sogar die Verwerflichkeit aller, auch der guten, Werke lehren; beide machen das Heil abhängig, nicht von irgend welchem Tun und Lassen, sondern von einer völligen Umwandlung des ganzen natürlichen Menschen; beide betrachten diese Umwandlung als eine Erlösung aus den Fesseln dieser ganzen, im Egoismus wurzelnden, empirischen Realität.

Aber warum bedürfen wir einer Erlösung aus diesem Dasein? Weil dasselbe das Reich der Sünde ist, antwortet die Bibel, weil es das Reich des Irrtums ist, antwortet der Veda. Jene sieht die Verderbnis im wollenden, dieser im erkennenden Teile des Menschen; jene fordert eine Umwandlung des Willens, dieser eine solche des Erkennens. Auf welcher Seite liegt hier die Wahrheit? - Wäre der Mensch blofs Wille oder blofs Erkenntnis, so würden wir uns, dem entsprechend, für die eine oder andere Auffassung zu entscheiden haben. Nun aber der Mensch ein zugleich wollendes und erkennendes Wesen ist, so wird sich jene große Wendung, in welcher Bibel und Veda das Heil erblicken, auf beiden Gebieten vollziehen: sie wird erstlich, nach biblischer Anschauung, das im natürlichen Egoismus versteinerte Herz erweichen und zu Taten der Gerechtigkeit, Liebe und Selbstverleugnung fähig machen, - und sie wird zweitens, Hand in Hand damit, in uns die große, Kants Lehre antizipierende, Erkenntnis der Upanishad's aufdämmern lassen, daß diese ganze räumliche, folglich vielheitliche, folglich egoistische Weltordnung nur beruht auf einer, uns durch die Beschaffenheit unseres Intellektes eingeborenen Illusion (mâyâ), dass es in Wahrheit nur ein ewiges, über Raum und Zeit, Vielheit und Werden erhabenes Wesen gibt, welches in allen Gestalten der Natur zur Erscheinung kommt, und welches ich, ganz und ungeteilt. in meinem Innern als mein eigentliches Selbst, als den Atmun fühle und finde.

So gewifs, nach Schopenhauers großer Lehre, der Wille, und nicht der Intellekt, den Kern des Menschen bildet, so gewifs wird dem Christentum der Vorzug bleiben, daß seine Forderung einer Wiedergeburt des Willens die eigentlich zentrale und wesentliche ist, — aber so gewiß der Mensch nicht bloß Wille, sondern zugleich auch Intellekt ist, so gewiß wird jene christliche Wiedergeburt des Willens nach der

andern Seite hin als eine Wiedergeburt der Erkenntnis sich kundgeben, wie die Upanishad's sie lehren. "Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst", fordert die Bibel; — aber woher diese Zumutung, da ich doch nur in mir, nicht in dem andern fühle? — "Weil", so fügt hier der Veda erklärend hinzu, "dein Nächster in Wahrheit dein eigenes Selbst, und, was dich von ihm trennt, blofse Täuschung ist". — Wie in diesem Falle, so ist es auf allen Punkten des Systems: das Neue Testament und die Upanishad's, diese beiden höchsten Erzeugnisse des religiösen Bewufstseins der Menschheit, stehen nirgendwo (wenn man nicht an der Aufsenseite klebt) in einem unvereinbaren Widerspruche, sondern dienen in schönster Weise einander zur Erläuterung und Ergänzung.

Ein Beispiel mag zeigen, welchen Wert die Upanishadlehre für die Ausgestaltung unseres christlichen Bewußstseins gewinnen kann.

Das Christentum lehrt seinem Geiste, wenn auch nicht überall seinem Buchstaben nach, daß der Mensch, als solcher, nur zu sündlichen, d. h. egoistischen Handlungen fähig ist (Römer 7,18), und dafs alles Gute, seinem Wollen wie Vollbringen nach, nur von Gott in uns gewirkt werden kann (Phil. 2,13). So klar diese Lehre, für jeden, der Augen hat zu sehen, nicht sowohl in vereinzelten Aussprüchen, als vielmehr sehon in dem ganzen System als solchem präformiert liegt, so schwer ist es doch zu allen Zeiten der Kirche geworden, sich mit ihr zu befreunden; stets wußte sie einen Ausweg zum Synergismus mit seinen Halbheiten zu gewinnen und der Mitwirkung des Menschen irgend eine Hintertüre offen zu lassen, - offenbar, weil sie hinter dem Monergismus, der alles Gute auf Gott zurückführt, als Schreckgespenst die grauenhafte Absurdität der Prädestination stehen sah. freilich stellt sich diese als unvermeidliche Konsequenz ein. sobald man jene, so tiefe wie wahre, christliche Erkenntnis des Monergismus verknüpft mit dem aus dem Alten Testamente überkommenen jüdischen Realismus, welcher Gott und Mensch als zwei sich ausschließende Wesenheiten einander gegenüberstellt. - In diesen Dunkelheiten kommt uns aus dem Osten, aus Indien, das Licht. Zwar nimmt auch Paulus

einen Anlauf, Gott mit dem ἄναρωπος πνευματικές zu identifizieren (1 Kor. 15,47), zwar sucht auch Kant das wundersame Phänomen des kategorischen Imperativs in uns daraus zu erklären, daß in ihm der Mensch als Ding an sich dem Menschen als Erscheinung das Gesetz gibt, — aber was bedeuten diese schüchternen und tastenden Versuche gegenüber der großen, auf jeder Seite der Upanishad's durchblickenden Grundanschauung des Vedânta, daß der Gott, welcher allein alles Gute in uns wirkt, nicht, wie im Alten Testamente, ein uns als ein andrer gegenüberstehendes Wesen, sondern vielmehr — unbeschadet seiner vollen Gegensätzlichkeit zu unserm verderbten empirischen Ich (jîva) — unser eigenstes, metaphysisches Ich, unser, bei allen Abirrungen der menschlichen Natur, in ungetrübter Heiligkeit verharrendes, ewiges, seliges, göttliches Selbst, — unser Åtman ist!

Dieses und vieles andere können wir aus den Upanishad's lernen, — werden wir aus den Upanishad's lernen, wenn wir anders unser christliches Bewufstsein zum konsequenten, nach allen Seiten vollgenügenden Ausbau bringen wollen.

# Das System der Upanishad's.

## Vorbemerkung.

Unter einem System verstehen wir einen Zusammenhang

System.

System der Upanishad's. von Gedanken, welche sämtlich auf einen Einheitspunkt bezogen und von diesem abhängig gemacht werden. Ein System hat daher stets einen individuellen Urheber, mag er nun die im System zusammengeschlossenen Gedanken ursprünglich selbst hervorgebracht oder auch nur überkommene Gedankenelemente durch Anpassung an einander zu einem einheitlichen Ganzen gestaltet haben. Unter diesen Umständen kann von einem "System der Upanishad's" streng genommen allerdings keine Rede sein. Denn sie sind nicht das Werk eines individuellen Genius, sondern die Summe der philosophischen Erzeugnisse einer ganzen Epoche, welche sich von der Zeit der Einwanderung im Gangestale bis zum Aufkommen des Buddhismus, also, ganz ungefähr und rund gesagt, von 1000 oder 800 bis 500 a. C., ja, in ihren Ausläufern noch weit über diesen letztern Zeitpunkt hinaus erstrecken mag. Dementsprechend finden wir in den Upanishad's eine große Mannigfaltigkeit von Gedanken, welche sich vor unsern Augen fortentwickeln und nicht selten mit einander in unvereinbarem Widerspruche stehen. Aber alle diese Gedanken kreisen so sehr um einen gemeinsamen Mittelpunkt, werden so völlig von dem einen Gedanken der alleinigen Realität des Atman beherrscht, daß sie sich alle darstellen als mannigfache Variationen über ein und dasselbe Thema, welches bald kürzer, bald länger, bald von dem Boden des empirischen Bewufstseins aus, bald

Einheitlicher Grundgedanke

in schroffem Widerspruche gegen dasselbe behandelt wird. Hierbei treten alle Differenzen im einzelnen gegenüber der Einheit der Grundanschauung so sehr in den Hintergrund, dafs wir in den Upanishad's zwar kein geschlossenes System vor uns haben, wohl aber die allmähliche Genesis eines Systems verfolgen können, bestehend in der immer weiter gehenden Verwebung des ursprünglichen idealistischen Grundgedankens mit den mehr und mehr sich geltend machenden realistischen Anforderungen des empirischen Bewufstseins, wie dies im Verlaufe unserer Darstellung sich zeigen wird. Ihre Vollendung erreichen diese System des Vedanta. Bestrebungen erst in nachvedischer Zeit in dem unter den Händen des Bâdarâyana und seines Kommentators Çunkara sich gestaltenden, universellen, den idealistischen und realistischen Forderungen (durch Unterscheidung einer höhern und niedern Wissenschaft) gleich sehr Rechnung tragenden, theologisch-philosophischen System, welches als das System des Vedânta in Indien die allgemeine Grundlage des Glaubens und Wissens geworden und geblieben ist bis auf den heutigen Tag. Dieses, nach allen Seiten groß ausgeführte System gliedert sich naturgemäß in folgende vier Hauptteile:

Hauptteile.

- I. Theologie, die Lehre vom Brahman als dem Prinzip der Dinge.
- II. Kosmologie, die Lehre von der Entfaltung dieses Prinzips zur Welt.
- III. Psychologie, die Lehre von dem Eingehen des Brahman als Seele in die von ihm entfaltete Welt.
- IV. Eschatologie und Ethik, die Lehre von dem Schicksal der Seele nach dem Tode und von ihrem dasselbe bedingenden Verhalten im Leben.

Wie das System des Vedanta selbst, so können wir auch die in den Upanishad's vorliegende Genesis desselben zweckmäßig unter diesen vier Haupttiteln und den durch die Natur der Sache dargebotenen Unterabteilungen derselben abhandeln. Wir werden versuchen, unter jeder Rubrik alle wesentlich in Betracht kommenden Stellen der vom spätern Vedanta anerkannten Upanishad's zu sammeln, und wo in ihnen eine Fortentwicklung des Gedankens vorliegt, da wird dieselbe in chronologie vielen Fällen einen siehern Anhalt bieten, um die chronoder Gedankenentwicklung. Behandlungen desselben Gedankens zu bestimmen. So wird
der philologische Gewinn in der Schaffung einer sichern Grundlage für die Chronologie der Upanishadtexte nach ihrem relativen Alter bestehen, während wir von philosophischer Seite
hoffen dürfen, eine innere Einsicht in die Entstehung einer
der merkwürdigsten und folgenreichsten Gedankenschöpfungen,
welche die Welt besitzt, zu gewinnen.

Des Systems der Upanishad's erster Teil:

# Theologie

### oder die Lehre vom Brahman.

I. Über die Erkennbarkeit des Brahman.

### 1. Ist der Veda die Quelle der Brahmanwissenschaft?

Bâdarâyana eröffnet die Çârîraka-mîmânsâ, in welcher die Der Veda älteste systematische Zusammenfassung der Vedantalehre vor- dis Quelle der Sutra's. liegt, mit folgenden vier Sûtra's: 1) atha ato brahma-jijñâsâ, iti "nunmehr daher was man die Brahmanforschung nennt". 2) janma-âdi asya yata', iti ,,[Brahman ist dasjenige,] woraus Ursprung usw. [d. h. Ursprung, Bestand und Vergang] dieses [Weltalls] ist". 2) çâstra-yonitvâd, iti "wegen des Grundseins des [Schrift-]Kanons", [d. h. nach der einen Erklärung: weil der Schriftkanon der Erkenntnisgrund für das Brahman nach der soeben von ihm gegebenen Definition ist. Auf die Einwendung, daß der Schriftkanon nicht auf Erkenntnis, sondern auf Verehrung abzwecke, heifst es dann: 1 4) tat tu, samanvayat "jenes vielmehr, wegen der Übereinstimmung" [der Aussagen über Brahman, welche, wenn es sich nur um Verehrungen handelte, nicht erforderlich und auch nicht möglich sein würdel-Diese Übereinstimmung aller Vedântatexte in ihren Aussagen über Brahman suchen dann Bâdarâyaṇa und Çañkara durch das ganze Werk hin im einzelnen zu erweisen. Für sie ist der ganze Veda übermenschlichen Ursprungs, von Brahman (nach einer sogleich zu besprechenden Stelle) ausgehaucht und

daher untrüglich (vgl. System des Vedânta, S. 100). Aus ihm sehöpfen sie ihre ganze Lehre und rufen nur in Fällen, wo der Sinn der Vedântaworte zweifelhaft ist, die Erfahrung zur Entscheidung herbei.

Es fragt sich, was die Upanishad's selbst über die Quelle, aus der das Brahmanwissen zu schöpfen ist, lehren.

Literaturkreis der Upanishad's. Schon die ältesten Upanishadtexte blicken auf einen reichen Kreis literarischer (wenn auch nur mündlich überlieferter) Produktionen hin. So heifst es Brih. 2,4,10: "Gleichwie, wenn man ein Feuer mit feuchtem Holze anlegt, die Rauehwolken sich rings umher verbreiten, ebenso, fürwahr, ist aus diesem großen Wesen ausgehaucht worden der Rigveda, der Yajurveda, der Samaveda, die [Lieder] der Atharvan's und der Angiras', die Erzählungen, die Geschichten, die Wissenschaften, die Geheimlehren (upanishad), die Verse, die Sinnsprüche, die Auseinandersetzungen und Erklärungen, — alle diese sind aus ihm ausgehaucht worden".

Drei oder vier Veden

Diese Stelle ist in vielfacher Hinsicht lehrreich. Zunächst ersehen wir aus ihr, daß es (wie überhaupt für die ältern Upanishadtexte, vgl. im Upanishad-Index unter "dreifache Wissenschaft") nur drei Veden gibt, und daß die Lieder der Atharvan's und Angiras' noch nicht als Veda anerkannt werden. Die erste Spur einer Anerkennung ist vielleicht Brih. 5,13, wo neben Uktham, Yajus und Sâman als Viertes Kshatram genannt wird. Dies könnte den Atharvaveda bedeuten, der in näherer Beziehung zur Kriegerkaste steht, auch namentlich dazu dient, Unheil abzuwehren (trâyate kshanitos, wie kshatram a. a. O. etymologisch erklärt wird). Eben darauf hin weist Brih. 6,4,18, wo von einem Sohne, der einen, zwei oder drei Veden studiert habe, ein solcher unterschieden wird, der "alle Veden", d. h. wohl alle vier, kenne. Als vierter Veda erscheint der "âtharvana" zuerst Chând. 7,1,2 und unter dem Namen "atharvaveda" Mund. 1,1,5, also erst in den Atharva-Upanishad's. Weiter zählt die obige Stelle, Brih. 2,4,10, eine Reihe von Werken auf, deren Deutung zum Teil zweifelhaft ist, und welche teilweise wohl in die Brâhmana's übergegangen sind. teilweise auch die ersten Elemente des spätern Epos bezeichnen mögen. Besonders bemerkenswert aber ist, daß die "Geheim-

lehren" (upanishadah) erst hinter itihâsah, purânam und vidyâ an achter Stelle erscheinen, also unter allen Umständen noch nicht zum Veda gerechnet werden: sie waren noch nicht Die Upanizum Vedânta geworden. Wenn endlich die spätern Vedântatheologen auf diese Stelle ihren Lehrsatz gründen, daß der ganze Veda von Brahman ausgehaucht und daher unfehlbar sei, so würde dies auch allen weiter aufgezählten Werken die Unfehlbarkeit eintragen und geschieht sicher mit Unrecht; denn die Stelle besagt ursprünglich nur, daß, wie alle andern Erscheinungen der Natur, so auch alle Geistesprodukte in der Welt eine Schöpfung des Brahman sind.\* Genau dieselbe Reihe literarischer Produkte, noch um einige Glieder vermehrt, wird von Yâjñavalkya Brih. 4,1,2 nochmals aufgezählt, für "Rede" (vâc) erklärt und als unzulänglich zur Erkenntnis Unzulängdes Brahman befunden. Daher am Schlusse dieser Betrachtung veda nach Erih. 4,1,2. Janaka, obgleich er "seine Seele mit jenen Geheimlehren ausgerüstet", "die Veden studiert und die Geheimlehren gehört hat" (adhitaveda und ukta-upanishatka ist, Brih. 4,2,1), doch über das Schicksal der Seele nach dem Tode keine Auskunft zu geben weifs. Hieraus erhellt, daß dasjenige, was man zu jener Zeit unter upanishad verstand, nicht notwendig einen Aufschluß über die höchsten Fragen zu enthalten brauchte, wie ja sogar Chând. 8,8,5 die Irrlehre, dass das Wesen des Menschen im Leibe bestehe, als asurânâm upanishad bezeichnet wird.

Noch deutlicher wird das Ungenügende alles vedischen, Nach und überhaupt alles vorhandenen Wissens gekennzeichnet durch Chând, 7.1, wo Nârada dem Sanatkumâra bekennt: "Ich habe, o Ehrwürdiger, gelernt den Rigveda, Yajurveda, Sâmaveda, den Atharvaveda als vierten, die epischen und mythologischen Gedichte als fünften Veda, Grammatik, Manenritual, Arithmetik, Mantik, Zeitrechnung, Dialektik, Politik, Götterlehre, Gebetlehre, Gespensterlehre, Kriegswissenschaft, Astronomie, Schlangenzauber und die Künste der Musen; - das ist es, o Ehrwürdiger, was ich gelernt habe; und so bin ich, o Ehr-

<sup>\*</sup> So wird die Stelle auch Cvet. 4,18 "aus ihm erflofs das Wissen uranfänglich" (vgl. Cvet. 6,18. Mund. 2,1,4) und auch noch Maitr. 6,32 aufgefafst.

würdiger, zwar schriftkundig, aber nicht âtmankundig; denn ich habe gehört von solchen, die dir gleichen, dafs den Kummer überwindet, wer den Âtman kennt; ich aber, o Ehrwürdiger, bin bekümmert; darum wollest du mich, o Herr, zu dem jenseitigen Ufer des Kummers hinüberführen!"

Nach Chând. 5,3-10. Einen weitern Beleg dafür, dafs das Vedastudium die wichtigsten Fragen nicht berührt, liefert der große Seelenwanderungstext, welcher in dreifacher Form, Chând. 5,3—10, Brih. 6,2 und, stark abweichend, Kaush. 1 überliefert ist. In allen drei Rezensionen erklärt *Çvetaketu*, von seinem Vater *iruni* belehrt worden zu sein, weiß aber auf die vom Könige *Pravâhaṇa* (in Kaushîtaki *Citra*) gestellten eschatologischen Fragen nicht zu antworten, kommt erregt zu seinem Vater zurück und macht ihm Vorwürfe; Chând. 5,3,4: "so hast du also, ohne mich belehrt zu haben, behauptet, du habest mich belehrt"; Brih. 6,2,3: "so also war es gemeint, wenn du schon vordem erklärt hast, dafs meine Belehrung fertig sei!"

Nach Chând. 6,1. Derselbe Gedanke kommt Chând. 6,1 zum Ausdrucke, wo (in einer übrigens mit den eben angeführten Stellen unvereinbaren Weise) Çvetaketu von seinem Vater Āruni ausgesandt wird, das Brahman (d. h. den Veda) zu studieren; nach zwölf Jahren "hatte er alle Veden durchstudiert [d. h. nur die vic, yajus und sâman, also die drei Samhitâ's, denn nur aus diesen wird er nachher, Chând. 6,7,2, examiniert] und kehrte zurück, hochfahrenden Sinnes, sich weise dünkend und stolz", — weifs aber auf die Frage des Vaters nach dem Einen, Seienden, mit dessen Erkenntnis alles erkannt sei, nicht zu antworten: "gewifs haben meine ehrwürdigen Lehrer dieses selbst nicht gewußt; denn wenn sie es gewufst hätten, warum hätten sie mir es nicht gesagt"; — worauf dann Âruni ihm die vollkommene Belehrung erteilt.

Nach Taitt.

Auf diesem Standpunkte steht auch die Taittiriya-Upanishad, wenn sie 2,3 lehrt, daß der manasartige (manomaya) Åtman aus Yajus, Rie, Sâman, der Anweisung (âdeça, d. h. wohl: dem Brâhmaṇam) und den Atharva- und Añgiras-Liedern besteht, dann aber diesen ganzen manasartigen Âtman für bloße Schale erklärt, welche wir abzulösen haben, um zum wahren Wesen des Menschen wie der Natur durchzudringen.

Was aus diesen Beispielen sich ergibt, das wird früh verwerfung auch schon direkt ausgesprochen: Brih. 3,5,1: "darum, nachdem der Brahmane von sich abgetan die Gelahrtheit (pândityam nirvidya), so verharre er in Kindlichkeit"; — Brih. 4,4,21: "nicht trachte er nach Schriftwissen, das nur Reden ohn' Ende bringt": - Taitt, 2.4: ..vor dem die Worte umkehren und das Denken, nicht findend ihn"; - Kâth. 2,23: "nicht durch Belehrung wird erlangt der Atman, nicht durch Verstand und viele Schriftgelehrtheit". Und Mund. 1.1.5 werden die vier Veden aufgezählt und mitsamt den sechs Vedânga's zur niedern Wissenschaft (aparâ viduâ) gerechnet, durch welche das unvergängliche Wesen nicht erkannt werde.

Schriftwissens.

Dieses ablehnende Verhalten gegen die vedische Wissen- Die Upanischaft ändert sich erst nach und nach in dem Maße, wie die den mit der Texte der Upanishad's sich konstituieren und zum Vedânta werden (oben S. 21). Von nun an gelten sie, und mit ihnen der Veda, als Ouelle der höchsten Erkenntnis. Eine erste Spur dieser Wendung zeigt sich Bih. 3,9,26, wo Yâjñavalkya nach dem Purusha der Upanishadlehre (upanishada purusha) fragt, welchen Çâkalya nicht kennt und daran zugrunde geht. Ferner auch Chând. 3,5,4, wo der Veda für Nektar, die guhyâ' ûdeçâh, d. h. die Upanishad's, für den Nektar des Nektars erklärt werden. Eine Anschliefsung der Upanishad an den Veda oder, richtiger, eine Unterordnung des ganzen vedischen Lehrstoffes unter dieselbe scheint Kena 33 angedeutet zu werden, wo die Veden für "die Gesamtheit der Teile" (vedah sarvângâni) der "Geheimlehre von Brahman" (brâhmî upanishad, im Gegensatz gegen andere, nicht anerkannte Upanishad's, wie die oben erwähnte asurânâm upanishad) erklärt werden. völlig eingebürgert in den Veda erscheinen die Upanishad's Die Upanishad mit dem Auftreten des Namens vedânta, welcher zuerst vor- shad's werden zum kommt Çvet. 6,22; "vor Zeiten ward im Vedânta höchstes Geheimnis ausgebracht". Die Verlegung dieses Vedanta in die Vorzeit (purâkulpa) scheint zu bekunden, dafs der Verfasser auf Brih., Chând, und andere von ihm benutzte Upanishad's schon aus einer gewissen Ferne zurückblickt, könnte aber auch aufgefast werden als ein blosser Ausdruck der Hochschätzung, welche ja mit den Jahren zunimmt. Völlig in ihrer spätern

Vedânta.

Stellung als Quelle des Brahmanwissens, welches man erst durch Auslegung derselben zu gewinnen hat, erscheinen die Vedântatexte in dem Mund. 3,2,6 (Mahân. 10,22. Kaivalya 3) vorkommenden Verse: vrdânta-vijñâna-suniçcita-arthâh usw. "sie, welche den Sinn der Vedânta-Erkenntnis richtig (su) ermittelt haben". Hierzu stimmt Mund. 2,2,3—4, wo die Upanishad's und, als ihre Quintessenz, der Om-Laut als der Bogen bezeichnet werden, mit dem man nach Brahman als Ziel schiefst, nicht aber Mund. 1,1,5, wo die sämtlichen vier Veden abgelehnt werden; die letztere Stelle scheint somit aus früherer Zeit zu stammen.

### 2. Vorbereitende Mittel der Brahmanerkenntnis.

Die vier Açrama's als via salutis. Die spätere Zeit konstruierte eine Art von via salutis in den vier Agrama's oder Lebensstadien, vermöge derer jeder brahmanische Inder zuerst als Brahmacârin dem Vedastudium, dann als Grihastha dem Opfer und andern guten Werken, dann als Vânaprastha im Walde der Askese obliegen sollte, um endlich gegen Ende seines Lebens als Parivrâjaka (Bhikshu, Sannyâsin) besitzlos und heimatlos umherzuschweifen und nur noch die Auflösung seines Åtman im höchsten Åtman abzuwarten.

Wert der Açrama's nach Brih. 4,4,22. Im Entstehen begriffen sehen wir diese Âgrama's Brih. 4,4,22: "Ihn suchen durch Vedastudium [Brahmacârin] die Brahmanen zu erkennen, durch Opfer, durch Almosen [Gyihastha], durch Büfsen, durch Fasten [Vânaprastha]; wer ihn erkannt hat, der wird ein Muni. Zu ihm auch pilgern hin die Pilger, als die nach der Heimat sich sehnen [Parivrâjaka]".— Hier scheint den Obliegenheiten der spätern Âgrama's (Vedastudium, Opfer, Askese) ein gewisser Wert als vorbereitenden Mitteln der Brahmanerkenntnis beigelegt zu werden.

Nach Chând. 2,23,1. Deutlicher redet schon Chând. 2,23,1: "Es gibt drei Zweige der Pflicht: Opfer, Vedastudium und Almosengeben ist der erste [Gṛihastha]; Askese ist der zweite [Vânaprastha]; der Brahmanschüler [Brahmacârin], der im Hause des Lehrers wohnt, ist der dritte, wofern derselbe [als Naishthika] sich für

immer im Hause des Lehrers niederläfst. Diese alle bringen als Lohn heilige Welten; was aber in Brahman feststeht, geht zur Unsterblichkeit ein". Diese Stelle erwähnt nur drei Âcrama's, erkennt ihren Wert an, stellt aber allen dreien das "Feststehen in Brahman" gegenüber, welches sich dann später zu einem vierten Âçrama fortentwickelt hat. - Eine andere Stelle, Chând, 8.5, sucht durch eine Reihe verwegener Etymologien nachzuweisen, daß Opfer, Schweigen, Fasten und Waldleben (also die Beschäftigungen des Grihastha und Vânamastha) ihrem Wesen nach Brahmacaryam sind, worunter hier nicht nur das Leben als Brahmanschüler, sondern, wie der wiederholte Hinweis darauf zeigt, im weitern Sinne der Brahmanwandel als der Weg, den Atman zu finden, verstanden wird. In der Förderung dieses Zweckes — das dürfte der Sinn der Stelle sein - liegt der eigentliche Wert aller Übungen der Acrama's. — Bestimmter bezeichnet Kena 33 Askese, Bezäh- opfer und mung und Opferwerk (tapas, dama, karman) als die Voraus- Askese als Mittel. setzungen (pratishthâh) der brâhmî upanishad d. h. der echten, das Brahman offenbarenden Geheimlehre. Und auch Kâth. 2,15 werden alle Veden, alle Tapas-Übungen und das Brahmacaryam als Mittel bezeichnet, welche auf den Om-Laut (unter dem hier die Brahmanerkenntnis verstanden wird) als Zweek hinstreben. Eine Anerkennung der Werke der Açrama's liegt auch in Mund. 2,1,7, sofern dieselben (tapas, graddhâ, satuam, brahmacaryam, vidhi) hier als eine Schöpfung Brahman's bezeichnet werden.

Nach Chând, 8.5.

Was das Einzelne betrifft, so ist über das Vedastudium schon oben gehandelt worden, und wir wollen hier nur noch von dem, was die Upanishad's über Opferwerk und Askese lehren, das Wichtigste zusammenstellen.

#### 3. Das Opfer.

Die ältern Upanishad's sind sich der Gegnerschaft des Opposition ganzen brahmanischen Ritualwesens zu sehr bewufst, als dafs gegen das sie demselben eine auch nur relative Anerkennung zugestehen könnten. Direkte Polemik freilich findet sich in den uns erhaltenen Texten selten; um so häufiger wird aus den

wesen.

überkommenen Opferbräuchen etwas anderes gemacht, sei es, dafs man sie allegorisch umdeutet, sei es, dafs man ihnen als Ersatz andere, meist psychologische Verhältnisse substituiert.

Nach Brih.

Fast wie Spott klingt es, wenn Brih. 1,4,10 gesagt wird: "Wer nun eine andere Gottheit [als den Åtman] verehrt und spricht: «eine andre ist sie, und ein andrer bin ich», der ist nicht weise, sondern er ist gleich als wie ein Haustier der Götter. So wie viele Haustiere dem Menschen von Nutzen sind, also auch ist jeder einzelne Mensch den Göttern von Nutzen. Wenn auch nur ein Haustier entwendet wird, das ist unangenehm, wie viel mehr, wenn viele! — Darum ist es denselben nicht angenehm, dass die Menschen dieses wissen." — Sehr abschätzig klingt auch die Bemerkung Yâjñavalkya's, Brih. 3,9,6: "Was ist das Opfer? — Die Tiere!" und nicht weniger Brih. 3,9,21, wo gesagt wird, das Yama (der Todesgott) im Opfer, das Opfer aber im Opferlohne seinen Standort habe.

Nach Chând. 1,12 etc.

So gewagten Bemerkungen wie diesen begegnen wir nicht in Chândogya, es wäre denn in dem "Hunde-Udgîtha" Chând. 1,12, welcher ursprünglich eine (später allegorisch gedeutete) Satire auf die hungrige Bettelhaftigkeit der Priester gewesen zu sein scheint. Doch wird auch Chând. 1,10—11 nicht ohne Behagen erzählt, wie die drei zum Opfer versammelten Priester von einem hergelaufenen Bettler in die Enge getrieben werden, und Chând. 4,1—3 muß der "gläubig spendende, viel schenkende, viel kochende" (graddhâdeyo, bahudâyî, bahupākyaḥ) Jânaçruti nicht ohne Demütigung die Belehrung eines armseligen Landstreichers nachsuchen.

Für Opfer nur der Putriyana. Die allgemeine Anschauung ist, daß für Opfer und gute Werke nur der Väterweg (pitrigana) in Aussicht steht, welcher nach einer vorübergehenden Ablohnung auf dem Monde zurück zu einem neuen Erdendasein führt: schon Brih. 1,5,16 heißt es: "durch das [Opfer-]Werk wird die Väterwelt, durch das Wissen die Götterwelt erworben", und andere Stellen beschreiben den zur Erde zurückleitenden Väterweg als das Schicksal derjenigen, "welche im Dorfe mit den Worten «Opfer und fromme Werke sind unser Tribut» Verehrung üben" (Chând. 5,10,3), "welche durch Opfer, Almosen und Askese

die [Himmels-] Welten erwerben" (Brih. 6,2,16), "welche mit den Worten «Opfer und fromme Werke sind unser Tun» Verehrung üben" (Praçna 1,9); "Opfer und Werke für das Höchste haltend, nichts andres, Bessres wissen sie sich, die Betörten" (Mund. 1,2,10).

Nicht selten wird den überkommenen Opferbräuchen ein Umdeutunder neuen Lehre entsprechender Sinn untergelegt; so werden Brih. 1,4,16 die fünf täglich zu spendenden Darbringungen (mahâyajña's) zu einem Opfer an den Atman umgedeutet; und Chând. 4,11—14 erklären die drei Opferfeuer sich selbst für Erscheinungsformen des Àtman (eshâ asmadvidyâ âtmavidyâ ca).

tionen für brauche.

Noch häufiger ist der Fall, daß den rituellen Zeremonien substitu-Verhältnisse des in der Natur und im Menschen verkörperten die Kultus-Atman substituiert werden. Brih. 3,1 treten an Stelle der vier Priester als Organe der Götter die Rede, das Auge, der Odem und das Manas als Organe des Âtman. Chând. 4,16 wird der Wind für das Wesen des Opfers, der Verstand und die Rede für das Wesen der Opferpriester erklärt. Ait. År. 3,2,6 p. 370. Brih. 1,5,23 und Kaush. 2,5 wird das Agnihotram ersetzt durch das Einatmen und Reden, ein Gedanke, der sich weiterhin, auf Grund von Chând. 5,11-24, zur Theorie von dem Prânâgnihotram entwickelt hat, von dem weiter unten zu handeln sein wird. Sehr beliebt ist auch die Substitution des Menschen. seiner Organe und seiner Leibesverrichtungen an die Stelle des Opfers: so werden Chând. 3,16 die drei Lebensalter den drei Somakelterungen, Chând, 3,17 die menschlichen Tätigkeiten den verschiedenen Akten der Somafeier und Mahânâr. 64 die körperlichen Organe den Opfergeräten substituiert; ins Kleinliche ausgesponnen findet sich der letzterwähnte Gedanke Prânâgnihotra-Up. 3—4. Auch der Vers Taitt. 2,5 gehört hierher, sofern er, richtig übersetzt, besagt: "Erkenntnis bringt er als Opfer, Erkenntnis als die Werke dar".

Erst in spätern Upanishad's begegnen wir einer mehr Bedingie freundlichen Stimmung gegenüber dem Opferkultus. Kâth. 1,17 wird in übertriebener und upanishadwidriger Weise für die Erfüllung gewisser Zeremonien und Werke "Überschreiten von Geburt und Tod", "Eingehen in die ewige Ruhe" verheißen, und Kâth. 3,2 wird das Nâciketafeuer für die Brücke erklärt,

Anerkennung des Opfers in spätern Texten.

welche die Opfernden zum ewigen höchsten Brahman, zum "Ufer ohne Furcht" hinüberführe. Hier wird, auch wenn wir die poetische Übertreibung des Ausdrucks mildern, dem Kultus mindestens eine Mitwirkung zur Erreichung des Heiles vindiziert. — Einen Schritt weiter geht Cvet. 2,6—7:

Wo Agni aus dem Reibholze Entspringt, wo Vâyu tritt hinzu, Und wo auch Soma quillt reichlich, Da entwickelt das Manas sich.

Durch Savitar, durch seinen Trieb Freut des Gebets, des alten, euch; Wenn dort ihr euren Stand nehmet, Besleckt euch früh'res Werk nicht mehr.

Der hier gewählte Ausdruck: "freut des Gebets, des alten, euch" (jushcta trahma púrvyam) deutet an, dass damit ein ehemaliger Brauch wieder zu Ehren gebracht werden soll. -Diese Reaktion vollendet sich in der Maitrâyanîya-Up., welche von vornherein (1,1) erklärt, daß "das Feuerschichten der Altvordern" in Wahrheit ein "Opfer an Brahman" (!) sei, und im vierten Prapâthaka den Gedanken ausführt, daß ohne Vedastudium, Beobachtung der Pflichten der eigenen Kaste und Innehaltung der brahmanischen Lebensordnung durch die Âcrama's eine Heilung des natürlichen Âtman und Wiedervereinigung mit dem höchsten Atman nicht möglich sei. Den Schlüssel zum Verständnis dieser Reaktion liefert die Maitr. 7,8-10 vorkommende Polemil; gegen die Häretiker. Der Brahmanismus, im Angesicht der Konsequenzen, welche die Haltung der frühern Upanishad's im Buddbismus und ähnlichen Erscheinungen gezeitigt hat, zieht sich auf seine ursprünglichen Grundlagen zurück.

## 4. Die Askese (tapas).

Bedeutung der Askese.

Die Menschen haben es von jeher bewundernswert gefunden, wenn jemand, im Gegensatze zu den natürlichen und allgemein-menschlichen, auf Leben, Lust und Glück gerichteten Trieben, es über sich vermochte, sich selbst Entbehrungen,

Anstrengungen, Qualen aufzuerlegen, sei es, um das Wohl seiner Mitmenschen zu fördern, sei es auch ohne diesen äußerlichen und daher zufälligen Zweck, welcher als solcher für den innern Wert der betreffenden Handlung ohne Bedeutung schien. Ja, ein Akt der Selbstverneinung mochte um so reiner erscheinen, je weniger er mit irgend welchen äufsern Zwecken verknüpft war, je mehr er nur geschah, um die eigene Individualität und ihre natürlichen Triebe zu bekämpfen. Es war, als wenn hierbei im Menschen eine übermenschliche, metaphysische Kraft zum Durchbruche käme, welche, aus den letzten Wurzeln des Seins entspringend, den Täter hoch über die Menschenwelt und ihre egoistischen Interessen, ja, auch über die Götterwelt hinaushob und ihm seinen Platz in einer andern, höhern Ordnung der Dinge, als die unsere ist, anwies.

Es spricht somit für die hohe metaphysische Anlage des indischen Volkes, wenn bei ihm das Phänomen der Askese der Askese früher auftritt und einen breitern Raum einnimmt, als bei irgend einem Volke, welches wir kennen. (Vom spätern Mifsbrauch der Askese im Dienste persönlicher, auf Bewundertwerden oder gar auf Erwerb gerichteter Zwecke sehen wir hierbei ab.)

in Indien.

Schon bei den Schöpfungsmythen sahen wir, wie der Weltschöpfer sich zu seinem Werke vorbereitet durch Übung von tapas, in welchem Worte die alte Vorstellung von der zur Ausbrütung des Welteies dienenden "Hitze" (oben I, I, S. 182) verfliefst mit dem Begriffe der Anstrengung, Erschöpfung, Selbstentäufserung (I, 1, S. 190), mittels welcher der Schöpfer sich selbst (ganz oder teilweise) in die von ihm zu schaffende Welt umwandelt (I, I, S. 191). Auf Tapas beruht, nach diesem Vorbilde, alles Große in der Welt: die Wahrheit und das Recht und mit ihnen die ganze Welt sind nach einem spätern Hymnus des Rigveda (10,190,1, oben I, I, S. 134) aus Tapas geboren; - aus Crama (Abmühung) und Tapas ist Skambha als Erstgeborener (oben I, 1, S. 313) entstanden und durchdrang die Welt (Atharvav. 10,7,36, oben I, I, S. 317), im Tapas schwang er sich auf den Rücken der Urwasser (Atharvav. 10,7,38, oben I, I, S. 318); durch das Tapas, mit dem er seine Obliegenheiten erfüllt, sättigt, nach dem oben I, I, S. 279 fg.

übersetzten Liede, der Brahmanschüler den Lehrer, sättigt er die Götter und die Welträume, steigt er empor als Sonne, schützt er beide Welten, usw., durch Brahmanwandel, durch Tanas schützt der Fürst sein Reich, haben die Götter den . Tod abgewehrt, Tapas übte der Brahmanschüler in dem Urmeer, als er, weltschaffend, über der Wasser Rücken stand (I, I, S. 281-282). Und auch schon im Rigveda setzen sich die sieben Rishi's zusammen, um Tapus zu üben (10,109,4), und der in den Ilimmel eingehenden Seele wird zugerufen (10,154,2):

> Die, unbezwingbar durch Tapas, Zum Licht durch Tapas sind gelangt, Die großes Tapas vollbrachten, -Zu diesen gehe jetzo ein!

Ein anderer Hymnus des Rigveda (10,136) schildert den gottbegeisterten Muni, wie er mit langem Haare, in gelbem. schmutzigem Gewande, nur von dem Winde umgürtet auf den Pfaden des Wildes schweift; nur seinen Leib sehen die Sterblichen: er selbst, übernatürlicher Kräfte teilhaft, fliegt durch die Luft, trinkt mit dem Sturmgotte aus der Schüssel beider Weltmeere, wird von dem Zuge des Windes zu den Göttern emporgeführt, überschaut alle Gestalten und wirkt als ein Genosse der Götter mit ihnen zum Heile der Menschen.

Zu den Zeiten der ältesten Upanishadtexte hat sich das Asketenleben schon zu einem besondern, gleichberechtigt neben dem Stande des Hausvaters stehenden, "Berufszweige" (dharmaskandha, Chând. 2,23) ausgebildet: man verliefs, wie Yâjñavalkya Brih. 2,4, Hauswesen und Familie und zog in die Waldeinsamkeit, um Tapas zu üben und durch allmählich gesteigerte Entbehrungen und Kasteiungen den letzten Rest von Anhänglichkeit an das Erdendasein in sich abzutöten.

Beschränkter Wert nach den altern

Upanishad's.

Wir haben jetzt zu untersuchen, welche Stellung die Urter Wert der Askese heber und Vertreter der Upanishadgedanken dieser Kulturerscheinung des Asketenwesens gegenüber einnehmen.

> Die Chandogya-Upanishad stellt uns zunächst 4,10 in Upakosala einen Brahmanschüler vor Augen, welcher sich darüber abhärmt (tapto brahmacârî, 4,10,2. 4), dass ihm der Lehrer die Wissenschaft nicht lehren will, in Krankheit ver

fällt und sich weigert, Nahrung zu sich zu nehmen. Auf die Aufforderung, zu essen, erwidert er: "Ach, in dem Menschen sind so vielerlei Lüste! Ich bin ganz voll Krankheit; ich mag nicht essen". (In diesen Worten tritt das eigentliche Motiv der indischen wie aller Askese deutlich hervor.) Da erbarmen sich die drei Opferfeuer seiner, und die Belehrung, welche sie ihm erteilen, beginnt mit den Worten: "Brahman ist Leben, Brahman ist Freude (kam), Brahman ist Weite (kham)". In diesen Worten liegt, daß Brahman, als das Prinzip des Lebens, der Wonne (kam = ånanda, wie Chând. 7,23 sukham) und der Unendlichkeit auf dem Wege trübsinniger Askese nicht zu erreichen ist.

Chànd. 2,23 redet vom Tapas als der Berufspflicht des Waldeinsiedlers; dasselbe wird als solche neben Brahmanschülerschaft und Hausvaterschaft anerkannt; alle drei "bringen als Lohn heilige Welten; — wer aber in Brahman feststeht, geht zur Unsterblichkeit ein". — Hiermit steht nicht in Widerspruch, daß Chând. 5,10,1 der Götterweg, welcher in Brahman führt ohne Wiederkehr und für diese Zeit noch das höchste Ziel bedeutet, denen verheißen wird, ye ca ime ranye «çraddhâ tapa'» iti upâsate, denn diese Worte bedeuten: "jene, welche im Walde mit den Worten: «der Glaube ist unsere Askese» Verehrung üben". Es ist vom Waldeinsiedler die Rede; aber der Askese, welche sein Beruf ist, wird hier etwas anderes, der Glaube, substituiert.

In demselben Sinne äußert sich die Brihâdaranyaka-Upanishad, wenn sie, diese Stelle im Anhange reproduzierend, noch deutlicher 6,2,15 nur für solche, "welche im Walde Glauben und Wahrheit üben", den Götterweg, hingegen 6,2,16 für Opfer, Almosen und Askese (von denen es 4,4,22 hieß, daß man durch sie das Brahman zu erkennen suche, vividishanti) nur den Väterweg in Aussicht stellt. — Noch schärfer drückt sich Yâjñavalkya Brih. 3,8,10 aus: "Wahrlich, o Gârgî, wer dieses Unvergängliche nicht kennt und in dieser Welt opfert und spendet und Buße büßt (tapas tapyate) viel tausend Jahre lang, dem bringt es nur endlichen [Lohn]". — Die höchste Kasteiung (paramam tapas), so lehrt Brih. 5,11, sind Krankheit, Hinausgetragenwerden als Leiche und Verbrennung;

hier werden höher als künstlich herbeigeführte Kasteiungen die Leiden des Lebens und Sterbens angeschlagen.

Zunehmende Hochder Askese tern Upanishad's.

Einer für die Askese günstigern Stimmung begegnen wir de Hoch-schätzung sehon in der Taittirîva-Upanishad. Der erste, für den Schüler der Askese in den spä- bestimmte Teil fordert von diesem 1,9 Askese und Vedastudium und erwähnt bei dieser Gelegenheit die Ansichten zweier Lehrer, von denen der eine "nur Askese", der andere nur Vedastudium, "denn dies sei die Askese", verlange. Zwischen beiden nimmt die Upanishad durch ihre Forderung von Askese und Vedastudium eine vermittelnde Stellung ein. - Höher wird die Askese im letzten, spätesten Teile, Taitt. 3, geschätzt, wo Bhrigu von seinem Vater Varuna immer wieder aufgefordert wird: "durch Tapas suche das Brahman zu erkennen, das Brahman ist Tapas", und, dem nachkommend, durch fortgesetztes Tapas sich stufenweise dazu erhebt, das Brahman als Nahrung, Lebensodem, Manas, Erkenntnis und zuletzt als Wonne zu erkennen, womit - durch Tapas - die höchste Stufe erreicht ist. (Noch viel später ist die der Taittirîyaschule zugerechnete Mahânârâyaṇa-Up., welche 62,11 höher als die Askese, tapas, etwas anderes setzt, nyâsa, "die Entsagung", womit der Standpunkt der Sannyasa-Upanishad's vorbereitet wird; hiervon später.) — Auch Kena 33 zählt, wie bereits erwähnt, das Tapas mit zu den Grundlagen (d. h. Voraussetzungen, pratishthâh) des Brahman; und nach Çvet. 1,15. 16. 6,21 wurzelt die Erkenntnis des Brahman in der Âtmavidyâ (der Vedântatexte) und in dem Tapas.

Aber einen großen Schritt über das Bisherige hinaus tun Mundaka und Praçna, indem sie die oben erwähnte Theorie vom Väterweg und Götterweg nach Chând. und Brih. reproduzieren, jedoch mit einer charakteristischen Abänderung: Mund. 1,2,11 verheifst den Götterweg denen, "die im Wald Askese und Glauben üben" (tapah-çraddhe ye hi upavasanti arange); und Praçna 1,10 eröffnet denselben solchen "die durch Askese, Brahmanwandel, Glaube und Wissen den Atman gesucht haben". - Bemerkenswert ist, dass Mund. 3,2,4 ein unechtes Tapas (tapas aliōuam), d. h. wohl ein solches erwähnt wird, welchem das Merkmal der Erkenntnis abgeht.

Wie zu erwarten, wird auch in bezug auf das Tapas von

der Maitr. Up., angesichts buddhistischer und anderer Verirrungen, der altvedische Standpunkt repristiniert. Zwar reicht Askese allein nicht hin, denn Maitr. 1,2 wird sie von Brihadratha in der schärfsten Weise geübt, ohne ihm doch das Atmanwissen zu verschaffen; aber als Vorbedingung ist sie unerläfslich; Maitr. 4,3: "ohne ein Asket zu sein, kann man weder die Erkenntnis des Atman erreichen noch auch die Werke vollbringen" (na atupaskasya âtmajñâne 'dhigamah, kurmasiddhir vâ).

### 5. Andere Vorbedingungen.

Wiederholt begegnen wir in den ältern Upanishad's der Sohn oder Forderung, daß eine Lehre oder Zeremonie keinem mitgeteilt werden dürfe außer dem eigenen Sohne oder dem durch das Sakrament des Upanayanam aufgenommenen Schüler. Ait. Ar. 3,2,6,9: man soll den mystischen Sinn der Buchstabenverbindungen "keinem mitteilen, der nicht Schüler ist, der nicht ein Jahr lang Schüler gewesen ist, der nicht selbst Lehrer werden will" (vgl. auch Ait. Ar. 5.3,3,4). — Chând. 3,11,5: die Lehre von Brahman als Weltsonne soll "nur dem ältesten Sohne sein Vater als das Brahman kundmachen, oder auch einem vertrauten Schüler, aber keinem andern, wer es auch sei. Und böte ihm einer dafür die wasserumgürtete Erde mit allem ihrem Reichtum, -- «dieses ist mehr wert», so soll er denken". — Brih. 6,3,12: die Rührtrankzeremonie "soll man keinem mitteilen, außer seinem Sohne oder seinem Schüler".

Dementsprechend sehen wir in den Upanishad's Men-Beispiele sehen und Götter das Brennholz zur Hand nehmen und sieh zur Schülerschaft bequemen, wie denn nach Chând. 8,11,3 Indra selbst 101 Jahre bei Prajapati als Schüler wohnen mußte, um der vollständigen Belehrung teilhaft zu werden. Andere Beispiele sind Kaush. 1,1. 4,19. Brih. 2,1,14. Praçna 1.1. Mund. 1.2.12.

Doch ist diese Forderung in der älteren Zeit noch keine Diese Forunbedingte. Chând. 4,9,3 heifst es nur, dafs "das Wissen, nicht unerwelches man vom Lehrer lernt [im Gegensatze zu der übernatürlichen Belehrung durch Stier, Feuer, Gans und Tauchervogel], am sichersten zum Ziele führt"; und Chând. 5,11,7

belehrt König Açvapati die sechs mit dem Brennholze in der Hand (als Zeichen der Schülerschaft) sich ihm nahenden Brahmanen anupaniya, "ohne sie erst als Schüler bei sich aufzunehmen". Ebenso belehrt Yâjñavalkya Brih. 2,4 seine Gattin Maitreyî und Brih. 4.1-2. 3-4 den König Janaka, die doch nicht eigentlich seine Schüler waren, und Brih. 3 erteilt er Belehrungen über die tiefsten Fragen (wie z. B. Brih. 3,8 in dem Gespräche mit der Gârgî) vor einer zahlreichen, versammelten Corona, und nur ausnahmsweise, da wo er dem Årtabhåga das Mysterium der Seelenwanderung erklären will, zieht er sich mit diesem in die Einsamkeit zurück, Brih. 3,2,13. - Regel aber bleibt, dass wir eines Lehrers bedürfen, der uns den Nebel der empirischen Erkenntnisweise von den Augen wegnimmt (ἀχλὸν δ'αῦ τοι ἀπ' ὀφθαλμῶν ελον, ἡ πρὶν ἐπῆεν, — wie Schopenhauer mit Homer's Worten den Geist Kant's zu sich sagen läfst), worüber besonders die schöne Stelle Chând. 6,14 handelt: "Gleichwie, o Teurer, ein Mann, den sie aus dem Lande der Gandhârer [am fernen Indus] mit verbundenen Augen hergeführt und dann in der Einöde losgelassen haben, nach Osten oder nach Norden oder nach Süden verschlagen wird, weil er mit verbundenen Augen hergeführt und mit verbundenen Augen losgelassen worden war, aber, nachdem jemand ihm die Binde abgenommen und zu ihm gesprochen: «dort hinaus liegen die Gandhârer, dort hinaus gehe», von Dorf zu Dorf sich weiterfragend, belehrt und verständig zu den Gandhârern heimgelangt, - also auch ist ein Mann, der hienieden einen Lehrer gefunden, sich bewufst: «diesem [Welttreiben] werde ich nur so lange angehören, bis ich erlöst sein werde, darauf werde ich heimgehen»". - Als unumgängliche Bedingung der Erkenntnis erscheint der Lehrer Kâth. 2,8: "und ohne Lehrer ist hier gar kein Zugang"; woraus man, beiläufig gesagt, schliefsen kann, was auch aus andern Gründen hervorgeht, dass zur Zeit der Kâth. Up. die

Aber die Regel.

Die "engeren" Mittel. Der spätere Vedânta erwähnt neben den äufsern (vâhya) Mitteln der Brahmanerkenntnis (Vedastudium, Opfer, Almosen, Büfsen, Fasten) als engere (pratyâsanna) Mittel der Erkenntnis: "Gemütsruhe, Bezähmung, Entsagung, Geduld, Sammlung"

ältern Upanishad's noch nicht niedergeschrieben waren.

(System des Vedânta, S. 444; vgl. auch Vedântasâra 17—23). Diese Forderung geht zurück auf Brih. 4,4,23: "Darum, wer solches weiß, der ist beruhigt, bezähmt, entsagend, geduldig und gesammelt". Freilich ist zweifelhaft, ob diese Stelle von den Mitteln, oder nicht vielmehr von den Folgen der Brahmanerkenntnis redet (ob bhâtvâ hier bedeutet "nachdem er geworden" oder "indem er ist"). Schon die jüngern Upanishad's nehmen es, wie später Çañkara, im erstern Sinne; Kâth. 2,24: "nicht wer von Frevel nicht abläfst, unruhig, ungesammelt ist, nicht, dessen Herz noch nicht stille, kann durch Forschen erlangen ihn"; die hier gebrauchten Ausdrücke avirata, açânta, asamâhita gehen unzweifelhaft auf das çânto, dânta', uparatas, titikshuḥ, samâhito bhâtvâ der Brihadâranyakastelle zurück. Ebenso gewifs auch Muṇḍ. 1.2,13 praçântacittâya, çamânvitâya als Voraussetzung der Belehrung.

In spätern Upanishad's wird diese Vorbedingung mit der erwähnten Forderung eines Lehrers verknüpft; Çvet. 6,22: "keinem gebt es, der nicht ruhig (na apraçântâya), der nicht Sohn oder Schüler ist (na aputrâya açishyâya vâ)". Ebenso, und vielleicht in Rückerinnerung an diese Stelle, Maitr. 6,29: "dieses Allergeheimnisvollste soll man keinem kundmachen, der nicht Sohn oder Schüler (na aputrâya, na açishyâya), und der noch nicht beruhigt ist (na açântâya)".

Die Erlangung eines Lehrers und die fünf Forderungen der Gemütsruhe, Bezähmung, Entsagung, Geduld und Sammlung sind die regelmäßig wiederkehrenden Vorbedingungen. Daneben werden gelegentlich einige andere erwähnt, wie Chând. 7,26,2 Reinheit der Nahrung und daraus folgende Reinheit des Wesens (sattva-çuddhi); letzteres wird (wie so vieles aus Chând. 7) Mund. 3 reproduziert in dem Verse Mund. 3,2,6, der von hier in Mahânâr. 10,22 und Kaivalya 3—4 übergegangen ist. — Kâth. 6,9 fordert etwas unbestimmt, daß man "an Herz und Sinn und Geist bereitet" sei, und Mundaka knüpft 3,2,10—11 die Mitteilung der Brahmavidyâ an die Bedingung, daß das Kopfgelübde (çirovratam) erfüllt sei, worunter wohl nicht mit Çañkara çirasi agnidhâranam, sondern einfach die Observanz zu verstehen ist, welche schon in dem Namen Mundaka liegt, das Haupt kahl zu scheren. Auch in noch

Weitere Anforderungen. spätern Upanishad's kommen gelegentlich besondere Einschränkungen der Mitteilung vor; so verbietet Nrisinhap. 1.3, die Gliedersprüche (nicht den Spruchkönig) einem Weib oder Cûdra mitzuteilen, und Râmap. 84 schärft ein, daß das Diagramm nicht an gemeine (ungebildete, prâkrita) Menschen gegeben werde.

### G. Der Standpunkt des Nichtwissens, des Wissens und des Überwissens in bezug auf das Brahman.

Brahman als Gegen-Wissens.

Die allgemeine Grundanschauung der Upanishad's ist, stand des dafs das Brahman, d. h. der Âtman, ein Gegenstand des Wissens ist; Brih. 2,4,5: "den Åtman, fürwahr, soll man sehen, soll man hören, soll man verstehen, soll man überdenken!" - Chând. 8,7,1: "das Selbst, .... das soll man erforschen, das soll man suchen zu erkennen", - und so zahlreiche andere Stellen; und alle Upanishadtexte haben ja den Zweck, dieses Wissen von Brahman (die brahmavidya, atmaviduá) mitzuteilen.

Empirisches Wissen ein blofses Nichtwissen

Aber sehr bald mufste man sich bewufst werden, dafs dieses Wissen von Brahman wesentlich von anderer Art ist als das, was man im gewöhnlichen Leben "Wissen" nennt. Denn man konnte, wie Nârada Chând. 7,1,2, alle möglichen Erfahrungen und empirischen Wissenschaften besitzen und sich dabei doch hinsichtlich des Brahman im Zustande des Nichtwissens (avidya) befinden. Dieser Begriff, ursprünglich rein negativ, wurde mit der Zeit mehr und mehr positiv: er war negativ, sofern alles Erfahrungswissen die Erkenntnis des Brahman nicht förderte, und er wurde positiv, sofern man sich bewufst wurde, dafs die Erkenntnis der empirischen Realität das Brahmanwissen geradezu verhinderte; die Avidya ging aus dem negativen Begriffe eines blofsen Nichtwissens zu dem positiven eines Falschwissens über. Das empirische Wissen, welches uns eine vielheitliche Welt zeigt, wo in Wahrheit nur Brahman ist, und einen Leib, wo in Wahrheit nur die Seele ist, muß ein falsches Wissen, eine Täuschung, eine Mâyâ sein. — Dies ist ein sehr merkwürdiger Schritt: es ist derselbe, welchen Parmenides und Platon taten, wenn sie die Erkenntnis der Sinnenwelt für blossen Trug,

für εἴδωλα erklärten, — welchen Kant tat, wenn er bewies, daß die ganze empirische Realität nur Erscheinung ist und nicht Ding an sieh. - Es ist von großem Interesse, den ersten Spuren dieses Gedankens in Indien nachzugehen und zu verfolgen, wie die Avidya aus dem negativen Nichtwissen zu einem positiven Falschwissen wird.

Ein erstes Aufkeimen desselben finden wir schon im Rig- Aridya als veda, wenn es 10,81,1 (oben I, I, S. 136) von dem Weltenvater heifst, dass er, indem er in die niedere Welt eingegangen, prathamuchad "das Ursprüngliche verhüllend" (mukhyam, nishprapañcam, pâramârthikam rûpam ârrinvan, Sâyana) gewesen sei. - Weiterhin schildert eine tiefe Stelle des Catapathabrâhmanam 11,2,3 (übersetzt oben I, I, S. 259-260), wie das Brahman in der Schöpfung der niedern und der höhern Welten mitsamt ihren Göttern sich "offenbar" gemacht habe, wie es in dieselben hineinrage mittels seiner beiden "großen Ungetüme" (abhva), seiner beiden "großen Erscheinungen" (yaksha), nämlich mittels der Namen und der Gestalten, wie es selb t aber "in die jenseitige Hälfte eingegangen sei" (parârdham agacchat).

Der Fortentwicklung dieser Gedanken begegnen wir in den Upanishad's. Brih. 1,6,3 wird die Welt der Namen, Gestalten und Werke (mittels einer jener kurzen Geheimformeln, welche vermutlich die ältesten "Upanishad's" bildeten, oben S. 16 fg.) definiert als amritam saturna channam, "das Unsterbliche [Brahman], verhüllt durch die [empirische] Realität". Die Erklärung der Formel folgt sogleich darauf: "der Prâna [d. h. der Âtman] nämlich ist das Unsterbliche. Name und Gestalt sind die Realität; durch diese ist jene Prâna verhüllt". - Wie hier (und Taitt. 2,6: "als Realität ward er zu allem, was irgend vorhanden ist; denn dieses nennen sie die Realität"), bedeutet das Wort satyam die empirische Realität auch Brih. 2,1,20, wo es in einer andern "Upanishad" nebst angefügter Erklärung heifst: "Seine Upanishad ist: «die Realität der Realität» (satyasya satyam); nämlich die Lebensgeister [nebst Welten, Göttern und Wesen, wie wir aus dem Vorhergehenden ergänzen dürfen] sind die Realität, und er ist ihre Realität". Er ist — so werden wir dies zu verstehen haben — an der

channam.

satyasya satyon.

sogenannten Realität dasjenige, was von ihr wirklich real ist. Erläuternde Das ist auch der Sinn der Bilder Brih. 2,4,7-9: der Atman ist das Musikinstrument (die Trommel, Muschel, Laute), die Welterscheinungen sind die Töne desselben; wie man die Töne nur ergreifen kann, indem man das Instrument ergreift, so läfst sich die vielseitige Welt nur erkennen, indem man den Atman erkennt; nur von ihm gibt es ein Wissen, alles andere ist "Nichtwissen". — Dementsprechend lehrt Chând. 6,1,3, dass die "Umwandlung" des Atman zur vielheitlichen rácdrambha-Welt der Erscheinungen nur vâcârambhanum "an Worte sich klammernd", nâmadheyam "ein blofser Name" ist, und dafs "in Wahrheit" nur das Eine, Seiende, d. h. der Atman, vor-

handen ist. Somit gibt es auch nur von ihm ein wirkliches Wissen; alles empirische Wissen, die vier Veden und die ganze Reihe der empirischen Wissenschaften, wie sie Chând. 7.1.2-3 aufgezählt werden, sind, wie es dort heifst, nâma eva "blofser Name"; und der in ihnen wohlbewanderte Nårada befindet sich in der "Finsternis", aus der ihn erst die Er-

kenntnis des Âtman zum andern Ufer hinüberführt (Chând. 7,26,2). — Die Seele und die sie betreffenden "wahren Wünsche" des Fortlebens nach dem Tode in der Brahmanwelt sind, wie Chând. 8,3,1-2 entwickelt, durch die empirische, eine Vernichtung durch den Tod lehrende Erkenntnis "mit Unwahrheit zugedeckt. Sie sind in Wahrheit da, aber die Unwahrheit ist

über sie gedeckt"; und "gleichwie einen verborgenen Goldschatz, wer die Stelle nicht weiß, nicht findet, ob er wohl immer wieder darüber hingehet, ebenso finden alle diese Kreaturen diese Brahmanwelt nicht, obwohl sie tagtäglich in sie eingehen: denn durch die Unwahrheit werden sie ab-

nam vikáro.

tamas.

anritam.

gedrängt". Was in diesen Stellen als leeres Wort, blofser Name, Finsternis, Unwahrheit bezeichnet wird, d. h. die ganze empirische Erkenntnis der Dinge, das wird weiterhin Aviduâ ..das Nichtwissen" genannt. So, vielleicht zuerst, Brih. 4,4,3. 4, wo es von der Seele heifst, dafs sie, indem sie im Tode den Leib abschüttle, "das Nichtwissen loslasse" (avidyâm gamayitvâ). Das Nichtwissen ist hier und weiterhin die empirische Realität: ein Wissen gibt es nur von Brahman. Wie nach Platon

nur das Ewige Gegenstand der ἐπιστήμη ist, während es von der dem Flusse des Heraklit unterworfenen Erscheinungswelt nur eine δέξα gibt, so erklärt Çvet. 5,1: ksharam tu avidyâ hi, amritam tu vidya "das Fließende ist das Nichtwissen, das Ewige ist das Wissen", d. h. ist ein Gegenstand des Wissens. - Mit poetischer Lebendigkeit werden Nichtwissen und Wissen einander gegenübergestellt Kâth. 2,1-6: das Ziel des Nichtwissens ist die Lust (preyas), das Ziel des Wissens das Heil (creyas); jenes sagt: "dies ist die Welt" (ayam loko), Avidyd und dieses ist auf die andre Welt gerichtet:

Ja, weit verschieden und entgegenstehend Ist, was genannt wird Wissen und Nichtwissen Nach Wissen seh' ich Naciketas trachten, Der Lüste Heerschar hat dich nicht zerrüttet.

In des Nichtwissens Tiefe hin sich windend, Sich selbst als Weise, als Gelehrte wähnend, So laufen ziellos hin und her die Toren. Wie Blinde, die ein selbst auch Blinder anführt.

Der letzte Vers wird Mund. 1,2,8-10 weiter ausgesponnen; beide Verse werden zitiert Maitr. 7,9. In ähnlicher Weise wird das Thema behandelt in den (später eingelegten) Versen Brih. 4,4,11—12 (vgl. Kâth. 1,3):

> Ja, diese Welten sind freudlos, Von blinder Finsternis bedeckt; In sie geh'n nach dem Tod alle, Die nichterweckt, nichtwissend sind.

> Doch wer des Âtman ward inne Und sich bewufst ist: «ich bin er!» Was wünschend, wem zulieb möchte Der nachkranken dem Leibe noch!

In noch schärfern Ausdrücken wird die Verblendung des Nichtwissenden geschildert İçâ 3:

> Ja, dämonisch ist dies Weltall, Von blinder Finsternis bedeckt! Darein geh'n nach dem Tod alle, Die ihre Seele mordeten.

Wissen durch Offenbarung.

Durch Gnade.

Weil das Wissen vom Âtman der empirischen Realität als dem Reiche des Nichtwissens gegenübersteht, kann es auch nicht durch bloße (auf sie bezügliche) Reflexion (tærka). sondern nur durch Offenbarung, welche durch den Lehrer übermittelt wird, gewirkt werden (Kâth. 2,7—9): in dem Maße, wie der Âtman personifiziert als Gott aufgefaßt wird, erscheint diese Offenbarung als eine Gnade desselben (Kâth. 2,23, entlehnt Mund. 3,2,3):

Nicht durch Belehrung wird erlangt der Âtman. Nicht durch Verstand und viele Schriftgelehrtheit; Nur wen er wählt, von dem wird er begriffen: Ihm macht der Âtman offenbar sein Wesen.

Ein anderer Vers, welcher ursprünglich wohl (Kâth. 2,20, nach Cankara's Lesung) das Schauen des im Herzen verborgenen Åtman demjenigen verheifst, welcher "durch Beruhigung der Organe" (dhâtu-prasâdâd, vgl. Chànd. 8,15 âtmani sarvendriyâni sampratishthâpya) willenlos (akratu) geworden ist, hat Çvet. 3,20. Mahânâr. 10,1 eine theistische Färbung erhalten, indem er die Erkenntnis des Âtman (der doch nach eben diesem Verse im Herzen wohnt) "durch die Gnade des Schöpfers" (dhâtah prasâdâd) eintreten läfst. — Einen noch ausgeprägteren Theismus, welcher vom ursprünglichen Gedanken der Âtmanlehre sich weit entfernt, zeigen, wie die ganze Çvetâçvatara-Upanishad, so auch die ihr 2,1—5. 3,1—6. 4,1 eingeflochtenen Gebete an Savitar, Rudra und Brahmán um geistige Erleuchtung.

Kein Wissen von Brahman möglich. Die bisher dargestellte Lehre, nach welcher das Brahman, der Âtman erkannt wird durch ein (metaphysisches) Wissen, wird auf dem Boden der Upanishad's selbst durchbrochen durch eine andere und, wie sieh nicht leugnen läfst, tiefere Auffassung, nach der es vom Âtman als dem alleinigen, in allem vorhandenen Wesen der Dinge ein Wissen nicht gibt und nicht geben kann. Denn jedes Erkennen setzt voraus ein erkennendes Subjekt und ein erkanntes Objekt, mithin eine Zweiheit; der Âtman aber bildet eine absolute Einheit. Wir wollen die Entwicklung dieses Gedankens kurz an der Hand der Texte verfolgen.

Der Ouellpunkt des ganzen Gedankens von der Unerkennbarkeit des Âtman liegt in den Yâjñavalkyareden des Brihadåranyakam, und die Kühnheit und Schroffheit, mit der er hier auftritt, sowie die originelle Art seiner Begründung scheinen für einen individuellen Genius als Urheber desselben zu sprechen. In seinem Gespräche mit Maitreyî stellt Yâjñavalkya Brih. 2,4,12 die paradoxe Behauptung auf: "nach dem Nach dem Tode ist kein Bewufstsein", und begründet dieselbe mit den kein Be-Worten: "denn wo eine Zweiheit gleichsam ist fin Wahrheit ist sie nichtl, da siehet einer den andern, da riecht, hört, redet an, versteht, erkennt einer den andern; wo aber einem alles zum eignen Selbste geworden ist, wie sollte er da irgendwen riechen, sehen, hören, anreden, verstehen, erkennen? Durch welchen er dieses alles erkennt, wie sollte er den erkennen, wie sollte er doch den Erkenner erkennen?" — Genau betrachtet liegen hier zwei Gedanken vor: 1) der höchste Âtman ist unerkennbar, weil er die All-Einheit ist, während jedes Erkennen eine Zweiheit von Subjekt und Objekt voraussetzt; aber 2) auch der individuelle Atman ("durch welchen er dieses alles erkennt") ist unerkennbar, weil er bei allem Erkennen das Subjekt des Erkennens (der Erkenner) ist, mithin niemals Objekt sein kann. Im Grunde sind diese beiden Gedanken einer: denn der individuelle Atman ist in Wahrheit der höchste Âtman, und in dem Mafse, wie wir uns zu dieser Erkenntnis erheben, schwindet die Illusion des Objektes, und es bleibt allein das objektlose Subjekt des Erkennens übrig, welches, im Wachen wie im Traume, die Objekte aus sich heraussetzt, - "denn er ist der Schöpfer!" (Brih. 4,3,10). - Derselbe Gedanke findet sich in den Reden Yajñavalkya's noch an fünf weitern Stellen, die wir, teilweise in Verkürzung, mitteilen. Brih. 3,4,2: "Nicht sehen kannst du den Seher des Sehens, Das Subjekt nicht hören kannst du den Hörer des Hörens, nicht verstehen nens ist unkannst du den Versteher des Verstehens, nicht erkennen kannst erkennbar. du den Erkenner des Erkennens." - Brih. 3,8,11: "Wahrlich, o Gårgî, dieses Unvergängliche ist sehend nicht gesehen, hörend nicht gehört, verstehend nicht verstanden, erkennend nicht erkannt. Nicht gibt es aufser ihm ein Sehendes, nicht gibt es aufser ihm ein Hörendes, nicht gibt es aufser ihm ein

wufstsein.

Verstehendes, nicht gibt es außer ihm ein Erkennendes." — Dieselben Worte kehren, fast unverändert, wieder Brih. 3,7,23, am Schlusse eines Abschnittes, der wegen der Verknüpfung des Weltfadens und des innern Lenkers weniger ursprünglich zu sein scheint. — Brih. 4,3,23—31 (vom Tiefschlafenden): "Wenn er dann nicht sieht, so ist er doch sehend, obschon er nicht sieht; denn für den Sehenden ist keine Unterbrechung des Sehens, weil er unvergänglich ist; aber es ist kein Zweites aufser ihm, kein andres, von ihm verschiedenes, das er sehen könnte." Ebenso weiter vom Riechen, Schmecken, Reden, Hören, Denken, Fühlen und Erkennen. "Denn [nur] wo ein andres gleichsam ist, sieht einer das andre, riecht, schmeckt. redet, hört, denkt, fühlt und erkennt einer das andre." -Brih. 4,4,2 (vom Sterbenden): "Weil er eins geworden ist, darum siehet er nicht, wie sie sagen sin Wahrheit bleibt er ewig sehend], weil er eins geworden ist, darum riecht. schmeckt, redet, hört, denkt, fühlt, erkennt er nicht, wie sie sagen."

Bribadåranyakam als letzte Quelle.

Wenn wir die Ursprünglichkeit, feste Geschlossenheit und (wie wir später sehen werden) Übereinstimmung mit den übrigen Anschauungen Yâjñavalkya's erwägen, welche der Gedanke an allen angeführten Stellen zeigt, so wird uns sehr wahrscheinlich, daß alle weiter anzuführenden Stellen, und somit die ganze Fortentwicklung der Lehre von der Unerkennbarkeit des Âtman, von den Gedanken, vielleicht auch von dem Texte des Brihadâranyakam abhängig sind. So schon die beiden Chândogyastellen, die wir anzuführen haben. Chând. 6,15,1-2 (vgl. 6,8,6): "Um einen todkranken Mann sitzen seine Verwandten herum und fragen ihn: «Erkennst du mich? Erkennst du mich?» - Solange noch nicht seine Rede eingegangen ist in das Manas, sein Manas in den Prâna, sein Prâna in die Glut, die Glut in die höchste Gottheit, so lange erkennt er sie. Aber nachdem seine Rede eingegangen ist in das Manas, sein Manas in den Prâna, sein Prâna in die Glut, die Glut in die höchste Gottheit, alsdann erkennt er sie nicht mehr." Diese Stelle, so selbständig sie auftritt, scheint doch, dem Hauptgedanken nach, schon von der zuletzt angeführten Stelle Brih. 4.4,2 abhängig zu sein, da das Umgekehrte sich

jedenfalls nicht annehmen läfst. Auch die Chând. 6,9 und 6,10 in den Bildern von den Bienen und den Flüssen gelehrte Unbewufstheit beim Eingange in das Seiende scheint unter dem Einflusse der oben zuerst mitgeteilten Stelle Brih. 2,4,12 "nach dem Tode ist kein Bewußstsein" zu stehen. Und ebenso klingen die (Brih. 2,4,14) weiter folgenden Worte wieder in Chând. 7,24,1: "Wenn einer [außer sich] kein andres sieht, kein andres hört, kein andres erkennt, das ist die Unbeschränktheit (bhûman); wenn er ein andres sieht, hört, erkennt, das ist das Beschränkte (alpam). Die Unbeschränktheit ist das Unsterbliche, das Beschränkte ist sterblich." Das Plötzliche und Unvermittelte, mit dem dieser Gedanke hier auftritt, scheint auf eine Abhängigkeit von dem Gedankenkreise des Yâjñavalkya zu deuten.

Dem Einflusse dieses Gedankens wird es in erster Linic zuzuschreiben sein, wenn sich weiterhin, im Gegensatze zu der allgemeinen Tendenz der Upanishad's, das Wissen vom Âtman zu suchen und zu lehren, mehr und mehr die Theorie herausbildete, dass der Atman (dessen Unerkennbarkeit, wie wir später sehen werden, schon Yâjñavalkya mit seinem neti neti so scharf betont hatte) gar kein Gegenstand des Der Atman Wissens sei. Jetzt erschien das Wissen vom Atman, welches stand des Wissens. ihn als Objekt sich gegenüberstehen hat, folglich noch mit der Zweiheit behaftet ist, als ein niederer Standpunkt, welcher zu überwinden ist, um zur vollen Einswerdung mit Brahman, mit dem Âtman zu gelangen.

Diese Anschauung tritt zum erstenmal deutlich hervor Das Wissen in dem großartig ausgeführten Weltgemälde, Taitt. 2. Verfasser dieses Textes geht aus von der Verkörperung des Âtman in der materiellen Natur und im menschlichen Leibe, dem nahrungsartigen Selbst. Von diesem als blofser Hülle gelangt er, tiefer und tiefer in den Kern des hier erscheinenden Wesens eindringend, zum lebensartigen, manasartigen und endlich zum erkenntnisartigen Selbst, dem vijnanamaya Atman. Aber auch dieser, für welchen Brahman ein Gegenstand der Erkenntnis ist, ist eine blosse Hülle des wonneartigen Selbstes, welches sich mit Brahman eins fühlt. Hier wird die Frage aufgeworfen:

Der als niederer punkt.

Ob irgendein Nichtwissender Abscheidend geht in jene Welt? Oder ob wohl der Wissende Abscheidend jene Welt erlangt?

Weder der eine noch der andere, so lautet die aus dem Folgenden zu entnehmende Antwort, welches schildert, wie das Brahman, die Welt schaffend, in dieselbe eingeht als Seiendes. Aussprechliches, Gegründetes, Bewufstsein, Realität, während es seinem eigentlichen Wesen nach beharrt als Jenseitiges. Unaussprechliches, Grundloses, Unbewufstsein, Nichtrealität. In dem Gefühl der Einheit mit dem letztern besteht die Wonne: "denn wenn einer in jenem Unsichtbaren, Unrealen. Unaussprechlichen, Unergründlichen den Frieden, den Standort findet, alsdann ist er zum Frieden gelangt (abhayam gato bharati, wie Janaka, welchem Yâjñavalkya Brih. 4,2,4 zuruft: abhayam vai, Janaka, prâpto 'si!). Wenn aber einer in jenem. einen Zwischenraum, eine Trennung Joder "eine wenn auch kleine Trennung" zwischen sich als Subjekt und dem Atman als Objekt] annimmt, dann besteht sein Unfriede fort; es ist aber der Unfriede des, der sich weise dünket lindem er Brahman zum Objekt der Erkenntnis macht|". Denn zu Brahman reicht kein Wort, kein Begriff:

> Vor dem die Worte umkehren Und das Denken, nicht findend ihn. Wer dieses Brahman's Wonne kennt, Der fürchtet sich vor keinem mehr.

Wie kann Brahman den?

Aber, wenn Brahman auf dem Wege der Erkenntnis nicht Brahman erreichbar ist, wie kann dann jene Einswerdung mit ihm bewerkstelligt werden? Mit dieser Frage beschäftigen sich die folgenden Texte. Ein Schüler wirft Kena 3 die Frage auf:

> Das, bis zu dem kein Aug' vordringt, Nicht Rede und Gedanke nicht, Bleibt unbekannt, und nicht seh'n wir, Wie einer es uns lehren mag!

Ihm dient zur Antwort (Kena 3 und 11):

Verschieden ist's vom Wifsbaren Und doch darum nicht unbewutst! - So haben von den Altvordern Die Lehre überkommen wir.

Nur wer es nicht erkennt, kennt es. Wer es erkennt, der weiß es nicht, -Nicht erkannt vom Erkennenden. Erkannt vom Nicht-Erkennenden!

Unsere Erkenntnis ist der Außenwelt zugewendet, aber es gibt noch einen andern Weg (Kâth. 4,1):

> Auswärts die Höhlungen der Schöpfer bohrte: Darum sieht man nach außen, nicht im Innern Ein Weiser wohl inwendig sah den Âtman. In sich gesenkt den Blick, das Ew'ge suchend

"In sich gesenkt den Blick", wörtlich: "das Auge umwendend", åvrittacakshus (vgl. Jakob Böhme's "umgewandtes Auge").

Hier, im eignen Innern wird uns die Realität des Atman zur unmittelbaren Gewifsheit (Kâth, 6,12-13):

> Nicht durch Reden, nicht durch Denken, Nicht durch Sehen erfast man ihn: "Er ist!" durch dieses Wort wird er Und nicht auf andre Art erfafst.

"Er ist!" so ist er auffafsbar, Sofern er beider Wesen ist, "Er ist!" wer so ihn auffafste, Dem wird klar seine Wesenheit.

Zunehmend verschärft sich die Polemik gegen das Wissen. Polemik So in dem Brih. 4,4,10 später eingelegten Verse:

gegen das Wissen.

In blinde Finsternis fahren, Die dem Nichtwissen huldigen; In blindere wohl noch jeze, Die am Wissen genügten sich.

Dieser Vers wird İçâ 9-11 wiederholt und (mit Anlehnung an Kena 3) weiter ausgeführt:

> Anders als, wozu führt Wissen, Und wozu führt Nichtwissen, ist's! So haben von den Altmeistern Die Lehre überkommen wir.

Wer das Wissen und Nichtwissen Beide [als unzulänglich] weifs, Der überschreitet durch beides Den Tod und hat Unsterblichkeit.

Unterdrückung erkeuntnis.

Hieran schliefst sich die Forderung, die uns ein falsches der Sinnen- Wissen vorgaukelnde Sinnenerkenntnis zu unterdrücken. Schon Brih. 1,5,23 empfiehlt: "darum soll man nur ein Gelübde befolgen: man soll [mit Unterdrückung der andern Sinnestätigkeiten] einatmen und ausatmen"; Chând. 8,15 fordert, daß man "alle seine Organe in dem Atman zum Stillstande bringt"; Mundaka verlangt 3,1,8 jñânaprasâda "Stillstand des Erkennens" und läfst 3,2,7 mit den Werken auch den vijñânamaya âtman (Taitt. 2,4) in dem höchsten Ewigen einswerden; und Maitr. 6,19 gibt die Anweisung, das Bewufstsein mitsamt dem feinen Leibe (lingam) als Träger desselben im Unbewufsten einzutauschen:

> Was unbewufst im Bewufstsein Weilt, undenkbar, geheimnisvoll. Darin Bewufstsein eintauche Und das Lingam, des Grunds beraubt.

Der Yoga. Alle diese Forderungen gehören schon dem Yoga an, welchen wir weiter unten noch als eine Praxis kennen lernen werden, durch die man hoffte, jene überintellektuelle Einswerdung mit dem Atman durch künstliche Mittel ins Werk zu setzen.

### II. Das Suchen nach dem Brahman.

## 1. Der Atman (das Brahman) als die Einheit.

Suchen nach der Einheit.

Nachdem sehon in den Zeiten des Rigveda, wie wir oben I, I, S. 103 fg. sahen, die Erkenntnis der Einheit zum Durchbruche gekommen war und in Hymnen wie Rigv. 1,164. 10,129 ihren Ausdruck gefunden hatte, war und blieb es die weitere Aufgabe, die ewige Einheit, welche allen Erscheinungen der Natur zugrunde liegt, näher zu bestimmen. Typisch für das Suchen nach derselben ist vor allem der Hymnus Rigv. 10,121, welcher auf die neunmal wiederholte Frage: "wer ist der Gott, dafs wir ihm opfernd dienen?" im zehnten Verse die Antwort

gibt: "Prajâpati! Du bist es und kein andrer, der alles dies Entstandene umfafst hält!" (oben I, I, S. 132 fg.). Wir haben oben im einzelnen verfolgt, wie dieses Suchen durch die Zeit der Brâhmana's sich fortsetzt, wie Prajâpati nach und nach durch das Brahman verdrängt wurde, und wie man schliefslich den schärfsten Ausdruck für das, was man suchte, in dem Begriffe des Âtman fand. Der Âtman ist der indische Ausdruck Der Âtman für das, was wir "Prinzip" zu nennen pflegen (oben I, 1, S. 3 fg.), suchte Ein und unterscheidet sich von diesem nur dadurch, daß er viel schärfer und treffender als irgendein abendländisches Analogon das eine und ewige Problem der philosophischen Forschung bezeichnet: denn er fordert uns auf, das eigentliche Selbst des Menschen, das Selbst der Welt zu ergreifen und alles vom Menschen und von der Natur abzulösen, was sich nicht a's dieses Selbst, als das eigentliche, tiefste und letzte Wesen der Dinge erweist. - Daneben wird oft genug das unbestimmtere Brahman für unser Prinzip gebraucht; so in Brahman als den sogleich zu besprechenden Stellen Brih. 2,1,1 (Kaush. 4,1). Brih. 4,1,2-7. Chând. 5,11,1; so hebt Cvet. 1,1 an mit der Frage: "Was ist Urgrund, was Brahman?" und noch Pragna 1,1 und in der Årsheya-Upanishad (Ark'hi), Up. S. 853 fg., kommen weise Männer zusammen, um nach dem "Brahman" zu forschen

Beide Ausdrücke, Brahman und Atman, bedeuten somit Atman und das Prinzip der Welt und werden in diesem Sinne in den Upanishad's gewöhnlich synonym gebraucht, wechseln oft in demselben Texte mit einander ab oder stehen auch neben einander, wie in der, Chând. 5,11,1 aufgeworfenen, Frage: ko na' âtmâ, kim brahma? wo Çankara bemerkt, dass Brahman das definiendum (viceshyam) und Atman das definiens (viceshanam) bedeute (was im allgemeinen, wenn auch nicht gerade hier, zutrifft), dass durch brahman die in âtman liegende Einschränkung auf das eigene Selbst aufgehoben werde, und durch âtman der Auffassung des brahman als einer zu verehrenden Gottheit entgegengetreten werde. Aber beide Ausdrücke sind, wie schon diese Bemerkung zeigt, von unbestimmtem Inhalte: der Begriff des brahman ist, wie wir oben I, I, S. 240 fg. sahen, stimmtheit dieser Besehr vieldeutig, und der Begriff des âtman ist, wie gleichfalls oben I, I, S. 286 fg. gezeigt wurde, ein relativer und negativer

griffe.

Begriff, der uns mehr sagt, worin wir das Wesen des Menschen und der Welt nicht zu suchen haben, als daß er uns über dieses Wesen einen positiven Aufschlufs gäbe. Gerade hierin liegt sein philosophischer Wert: denn das Wesen der Dinge bleibt, seiner Natur nach, ein ewig Unerkennbares, und jeder Versuch, dasselbe zum Gegenstand der Erkenntnis zu machen, nötigt uns, ihm Bestimmungen aufzuheften, die aus der unserm Intellekte allein zugänglichen Sphäre der empirischen Realität erborgt sind und dem ansichseienden Wesen Versuche. der Dinge nicht zukommen. Aus dieser realistischen Tendenz bestimmen, entspringen die vielen falschen oder unvollkommenen Versuche, das Brahman, den Atman zu erklären, welche von den Lehrern der Upanishad's selbst verworfen werden und die wir jetzt zu besprechen haben.

#### 2. Die Erklärungsversuche des Bâlâki.

Nach einer in zweifacher Rezension, Brih. 2,1 und Kaush. 4,

Báláki Gár-

gna (Brib.2.1. Kaush. 4). überlieferten Erzählung tritt der gelehrte, berühmte und stolze Brahmane Bâlâki Gârgya vor den König Ajâtaçatru mit dem Anerbieten: "Lafs mich dir das Brahman erklären." Er versucht sodann zwölfmal (in Kaushîtaki sechzehnmal) nach einander das Brahman zu definieren als den Geist (purusha) in der Sonne, im Monde, im Blitze, im Äther, im Winde, im Feuer, im Wasser usw., worauf der König die Definition jedesmal widerlegt, indem er auf die untergeordnete Stellung hinweist, die der betreffende Purusha im Ganzen der Natur Belchrung einnimmt. Den zum Schweigen gebrachten Brahmanen belehrt desselben durch Ajd- er sodann an dem Beispiele eines Tiefschlafenden. Dasjenige, worin seine Lebensgeister (prânâh) weilen, und woraus beim Erwachen sie, und mit ihnen alle Welten, Götter und Wesen hervortreten, ist der Atman; er ist das von Gárgya vergebens zu erklären unternommene Brahman. — Die Erwartung des Lesers, näheres über das Verhältnis des Brahman zu den Purusha's des Gârgya zu erfahren, wird in beiden Rezensionen nicht erfüllt. Leide zeigen nur, wie aus dem Atman beim Erwachen die Prâna's (Rede, Auge, Ohr, Manas) und durch sie, als von ihnen abhängig, alle Welten, Götter und Wesen hervorgehen.

desselben tacatru.

# 3. Die Erklärungsversuche des Çâkalya.

In ähnlicher Weise unternimmt es Vidagdha Çâkalya Fidagdha Brih. 3,9,10—17. 26, den Purusha zu bestimmen, welcher den Brih. 3,9. höchsten Gipfel alles durch das Wort Atman Bezeichneten (sarvasya ûtmanah parâyanam) bilde; indem er aber dann als den Standort desselben achtmal nach einander einseitig die Erde, die Liebe, die Gestalten, den Äther usw. bezeichnet, erhält er durch Yajñavalkya die Zurechtweisung, dafs dasjenige, was er für den höchsten Gipfel alles durch das Wort Atman Bezeichneten erkläre (sarvasya âtmanah parâyanam yam âttha), nicht dieses, sondern nur ein untergeordneter, in der Körperlichkeit der Liebe, der Sonne, dem Hörbaren usw. schaltender Purusha sei. "Der aber", so fährt Yâjñavalkya Brih, 3.9,26 fort, "diese Purusha's auseinandertreibend, zurücktreibend (d. h. sie zur Tätigkeit antreibend und von ihr zurückrufend), über sie hinausschreitet (ihnen überlegen ist). uach diesem Purusha der Upanishadlehre frage ich dich". Diesen weiß Câkalya nicht zu nennen und muß den Frevel, einen untergeordneten Purusha für sarvasya âtmanah parâyanam ausgegeben zu haben, mit dem Tode büßen. (So nach der von uns angenommenen Personenverteilung; nach der traditionellen, weniger guten, würde Yâjñavalkya die Frage nach dem sarvasya ûtmanah parûyanam aufwerfen und Erde, Liebe, Gestalten, Äther usw. als seinen Standort bezeichnen, und der Frevel des Càkalya würde darin bestehen, nicht den von Yâjñavalkya als Antwort erwarteten Âtman, sondern nur einen untergeordneten, in der Körperlichkeit, der Liebe, der Sonne, dem Hörbaren usw. schaltenden Purusha zu nonnen.)

Yājñavalkya's

### 4. Sechs einseitige Definitionen.

Wie Brih. 2,1 zwölf, Kaush. 4 sechzehn, Brih. 3,9,10—17 Sechs Defiacht, so werden sechs einseitige (ekapâd) Definitionen des nitionen. Brih. 4.1. Brahman kritisiert Brih. 4,1, wo Janaka zum Yâjñavalkya kommt, nachdem er, wie der Reisende sein Schiff oder seinen Wagen verproviantiert, seine Seele mit Geheimlehren, upanishad's, ausgerüstet hat (Brih. 4,2,1). Diese "Upanishad's"

DEUSSEN, Geschichte der Philosophie. I. II.

bestehen in sechs von andern Lehrern aufgestellten Definitionen des Brahman als Rede, als Odem, als Auge, als Ohr, als Manas, als Herz. Alle diese Definitionen lassen sich, wenn auch nicht immer genau so und unter den angegebenen Namen, in den vorhandenen Texten noch nachweisen; vgl. zu våg vai brahma Pañcav. Br. 20,14,2 (oben I, I, S. 206). Chând. 7,2,2; zu prâno vai brahma oben I, I, S. 297 fg. Brih. 1,5,23. 3,7,1-2. Chând. 4,3,3. 7,15. Taitt. 3,3. Kaush. 2,1. 2. 2,13. Praçna 2,13: zu cakshur vai brahma Chând. 1,7,4, 4,15,1, 8,7,4, Kaush, 4,17, 18. Brih. 2,3,5. 5,5,4; zu grotram vai brahma Taitt. 3,1. Kaush. 4.14; zu mano vai brahma oben I, I, S. 203. 206. 335. Chând. 3,18,1. Ait. 3,2; zu hridayam vai brahma Chând. 3,12,4. 8,3,3. Brih. 5,3; vgl. auch im allgemeinen Chând. 3,18, wo vâc, prâna. cakshuh, crotram die vier Füße des Brahman, und Chând. 4,8,3. wo prâna, cakshuh, crotram, manas den einen der vier Füfse des Brahman bilden. Alle diese und ähnliche Definitionen, mögen sie nun historisch oder zur Charakterisierung historischer Richtungen fingiert sein, entspringen aus dem Bestreben, das seiner Natur nach Unerkennbare zu erkennen, wobei dann freilich nichts übrig bleibt, als dafs man dasselbe, mit bewufster oder unbewufster Symbolik, unter der Form irgend einer seiner Erscheinungen auffafst. Die Kritik, welcher Yâjñavalkva die genannten sechs Definitionen des Brahman als vâc, prana, cakshus, crotrum, manas, hridayam unterwirft, besteht darin, daß er sie für bloße Sitze (áyatuna) erklärt, mittels welcher sechs entsprechende, an dem göttlichen Wesen angenommene Bestimmungen als prajūa, priyam, satyam, ananta. ânanda, sthiti in dem allen sechsen als Standort (pratishthâ) gemeinsamen Raume zum Ausdrucke kommen. Fragen wir aber weiter nach dem Wesen dieser sechs Bestimmungen, so werden wir wieder auf jene sechs Manifestationen derselben im Raume als vâc, prâna, cakshus, crotram, manas, hridayam zurückgewiesen; und so, zwischen den empirischen Erscheinungsformen und den, in ihnen zum Ausdruck kommenden, empirischen Bestimmungen des göttlichen Wesens hin und her geworfen, begreifen wir, daß Erscheinungen immer wieder nur durch Erscheinungen erklärt werden können, und daß auf diesem Wege dem Wesen der Gottheit nicht bei-

Tājāaralkya's Kritik

zukommen ist. Einen andern Weg schlägt dann (4,2) Yâjñavalkva selbst ein, indem er, ausgehend von der Frage, was aus der Seele nach dem Tode werde, zunächst eine Schilderung der individuellen Seele entwirft, wie sie, von Adern umsponnen und genährt, im Herzen wohnt und in den beiden Augen gleichsam ihre Fühlhörner ausstreckt, - dann aber plötzlich diese ganze individuelle Seele wie einen verdeckenden Vorhang hinwegzieht, so dass wir vor uns und um uns und in uns nur die eine, allgegenwärtige, höchste Seele sehen, womit dann jene Frage nach dem individuellen Fortleben der Seele dadurch beantwortet wird, dass ihr der ganze Boden, auf dem sie steht, entzogen wird, und sie, als keinen Sinn gebend, hinwegfällt. - Eine bessere Antwort können wir auch heute noch nicht geben.

Positive Lösung.

## 5. Definitionen des Atman Vaiçvânara.

Wie der Begriff des Brahman, so war auch der des Atman, sechs verbei der Vieldeutigkeit dieses Wortes, manchen Missverständ- suche, den Atman Vainissen ausgesetzt. Eines derselben entsprang daraus, daß man bestimmen, über der kosmischen Bedeutung des Atman als Weltprinzip seine psychische Bedeutung, die Verwirklichung dieses Prinzips im eignen Selbst, übersah. Dies ist der Fall bei den fünf Brahmanen, welche Chând. 5,11 zusammenkommen und die Frage aufwerfen: "was ist unser Atman, was das Brahman?" Sie wenden sich mit dieser Frage an Uddâlaka Âruni, von dem sie wissen, dass er eben jetzt den Atman Vaicvânara, d. h. den Atman als das allverbreitete Weltprinzip studiere. Uddâlaka fürchtet (wie seine spätere Antwort zeigt, sehr mit Recht), sie nicht befriedigen zu können, und alle sechs gehen sodann den König Açvapati Kaikeya um Belehrung über den Atman Vaicvanara an. Der König befragt zunächst der Reihe nach die sechs Brahmanen, was sie als den Atman "verehren". Er setzt, wie dieser Ausdruck zeigt, voraus, daß die ihn um Belehrung ersuchenden Brahmanen noch in dem Irrtume befangen sind, in dem Åtman einen objektiv außer ihnen bestehenden Gegenstand der Verehrung, gleichsam eine neue Art von Gottheit, zu sehen. Diese Voraussetzung bestätigt sich, sofern die sechs

Chând.

Febler dieser Versuche. Frager der Reihe nach den Âtman für den Himmel, die Sonne, den Wind, den Raum, das Wasser, die Erde, mithin für etwas Objektives erklären. Darauf der König: "Ihr alle, wie ihr da seid, fafst diesen Âtman Vaicvânara auf, als wäre er ein von euch Gesondertes, und so efst ihr die Nahrung. Wer / aber diesen Atman Vaiçvânara so [die ausgespannte Hand an seinen Kopf von der Stirn bis zum Kinn legend] als eine Spanne grofs an Abmessung (prådeçamåtram abhivimånam) verehrt, der ifst die Nahrung in allen Welten, in allen Wesen, in allen Selbsten. Und von eben hier diesem [als eine Spanne lang am eignen Kopfe gemessenen] Atman Vaiçvanara ist der glanzvolle [Himmel] das Haupt, die allgestaltige [Sonne] das Auge, der sonderpfadige [Wind] der Odem, der vielfache [Raum] sein Rumpf, sein Leibesbestand, der Reichtum [das Wasserl seine Blase, die Erde seine Füße." — Die von uns ergänzten Handbewegungen, ohne welche die Stelle nicht verständlich ist, sind mit Sicherheit zu entnehmen aus dem Original unserer Stelle, Catap. Br. 10,6,1, wo dieselben noch wirklich ausgeführt werden (vgl. die Übersetzung in den Sechzig Upanishad's S. 145). Auch sonst besitzt die erwähnte Originalstelle manche Vorzüge, namentlich, sofern es sich in ihr nicht um den Atman Vaievânara, sondern um eine symbolische Deutung des Agni Vaiçvânara, des "allverbreiteten Feuers" als Weltprinzip handelt; hierbei sind die einseitigen Antworten der sechs Mitunterredner weit begreiflicher, als wenn sie, wie es in der Nachbildung der Chândogyastelle der Fall ist, von vornherein nach dem Atman als "Brahman" (Prinzip) fragen; diese Frage und das Forschen nach dem Atman Vaiçvânara würde, streng genommen, solche verfehlte Antworten, wie sie von allen sechs Brahmanen gegeben werden, von vornherein ausschliefsen.

## 6. Stufenweise Belehrung des Nârada.

Nicht immer sind es Gegner oder Schüler, welche sich in unrichtigen oder einseitigen Auffassungen des Brahman befangen zeigen. Wiederholt begegnen wir einem Brahmanforscher, welcher, wie Sanatkumâra Chând. 7 oder Bhṛigu Taitt. 3, eine Stufenfolge unvollkommener Anschauungen

durchläuft, um sich schrittweise zu reinerer und immer reinerer Erkenntnis des Brahman oder Âtman zu erheben. Das ausgeführteste Beispiel dieser Art ist Chând. 7, wo Sanatkumâra Stufenweise Belehrung geführteste Beispiel dieser Art ist Ohana..., ... Belehrung seine Belehrung des Nârada damit beginnt, daß er die Ge- des Nârada, Chând. 7. samtheit des von ihm erworbenen empirischen Wissens für bloßen Namen erklärt. Größer als der Name ist die Rede, größer als diese das Manas, und so erhebt sich der immer weiter dringende Forscher vom Bedingten zum Bedingenden, vom Großen zum Größern durch die Stufen der Auffassung des Brahman als nâman, vâc, manas, samkalpa, cittam, dhyânam, vijñânam, balam, annam, âpas, tejas, âkâça, smara, âçâ zum prâna (der individuellen Seele) und von diesem zum bhúman, der "Größe" schlechthin, der "Unbeschränktheit", welche nichts außer sich, alles in sich hat, alle Welträume erfüllt und dennoch mit dem Ich-Bewufstsein (ahankâra), mit der Seele (âtman) in uns identisch ist. Die Größe dieses Schlußgedankens steht für unser Gefühl in seltsamem Gegensatze zu der ermüdenden Stufenreihe von Begriffen, durch Zweck der Stufenreihe. welche wir zu ihm emporgeführt werden. Dieselbe war wohl für geduldigere Leser berechnet, als sie am Ende des neunzehnten Jahrhunderts zu finden sind, und sollte offenbar dazu dienen, durch Übergang von dem scheinbar Größten zu einem immer noch Größern, die Spannung bis aufs Äußerste zu steigern. Im übrigen kann man bei diesem Übergehen vom Namen zur Rede, von dieser zu den intellektuellen Faktoren (Manas, Entschlufs, Gedanke, Sinnen, Erkenntnis), von diesen, durch Vermittlung der Kraft, zu den vier Elementen (Nahrung, Wasser, Glut, Weltraum), und von diesen durch Gedächtnis und Hoffnung zum Prâna, nicht immer, trotz des reichen poetischen Schmuckes, mit dem diese Begriffe ausgestattet sind, einen genügenden Grund für diese fortwährende Selbstüberbietung erkennen, und die Frage ist wohl berechtigt, ob es wohl dem Verfasser selbst damit voller Ernst gewesen ist, ob nicht diese Begriffe vom Namen bis zum Prâna hinauf alle mehr oder weniger als blofse Folie dienen sollen, um das Absolute, Unbedingte, Schrankenlose, über alles Denkbare Hinausliegende des Âtman in um so helleres Licht zu setzen. Bemerkenswert ist übrigens, dass bei allen Vorstusen des Prâna

demjenigen, welcher den Namen, die Rede, das Manas usw. ..als das Brahman verehrt", reicher Lohn verheifsen wird. Der Verfasser sicht also eine Möglichkeit, alle diese Dinge "als Brahman zu verehren", und bei vielen derselben mag es, mit mehr oder weniger bewufster Symbolik, in Wirklichkeit geschehen sein. Denn der gewöhnliche Mensch, an seinem empirischen Bewufstsein wie an einer Kette liegend, will nicht erkennen, sondern verehren. Hierzu eignet sich nun leider das Absolutum seiner Natur nach ganz und gar nicht. Daher müssen Symbole für dasselbe eintreten, welche dann unter den Händen der Menge sehr bald zu Idolen werden. — Merkwürdig ist auch die Art, wie unser Autor vom Prana, der individuellen Seele, für welche die Unterschiede von Subjekt und Objekt noch bestehen, zum Bhuman, der höchsten Seele, überleitet, für welche diese wie alle Unterschiede keine Bedeutung mehr haben. Wir suchen, sagt er, die Wahrheit; diese beruht auf dem Erkennen, dies auf dem Denken, dies auf dem Glauben, dies auf dem Eingewurzeltsein, dies auf dem Schaffen, dies auf der Lust (sukham, gewöhnlicher ananda, die Wonne genannt), sie besteht in der Unbeschränktheit, dem Bhûman. So werden wir aus der Sphäre des Intellektuellen, wo die Unterschiede herrschen, schrittweise, durch immer zunehmendes Verfliefsen von Subjekt und Objekt, zu der Region emporgehoben, in welcher alle Unterschiede in dem All-Einen erlöschen.

#### 7. Drei verschiedene Atman's.

Die drei Atman's, Chand. 8,7—12. Der Âtman ist, wie schon öfter hervorgehoben wurde, ein vieldeutiger Begriff; das Wort bedeutet nichts weiter als "das Selbst", und es kommt alles darauf an, was wir als unser Selbst ansehen. Hier sind drei Standpunkte möglich, je nachdem man unter dem Atman versteht 1) das körperliche Selbst, den Leib, oder 2) die vom Körper freie, aber individuelle Seele, welche als Subjekt des Erkennens den Objekten als einem andern gegenübersteht, oder 3) die höchste Seele, in welcher Subjekt und Objekt noch nicht auseinandergetreten sind, oder, nach indischer Auffassung, welche das objektlose Subjekt des Erkennens ist. Zur Illustration dieser drei Stand-

punkte dient die Erzählung Chând. 8,7-12. "Das Selbst (âtman), das sündlose, frei vom Alter, frei vom Tode und frei vom Leiden, ohne Hunger und ohne Durst, dessen Wünschen wahrhaft, dessen Ratschlufs wahrhaft ist, das soll man erforschen, das soll man suchen zu erkennen." Von dieser Forderung getrieben machen sich auf von den Göttern Indra und von den Dämonen Virocana und begeben sich zu Prajapati in die Lehre. Seine erste Belehrung lautet: das Selbst ist Das matedasjenige, was man sieht, indem man sich im Auge eines andern, in einem Wasserbecken, in einem Spiegel betrachtet, was sich bis zu den Härchen und Nägeln im Abbilde widerspiegelt, was, mit schönen Kleidern geschmückt, schön erscheint, mit einem Worte: der Leib; "das ist das Selbst, das ist das Unsterbliche, das Furchtlose, das ist das Brahman". Die Antwort befriedigt die beiden Schüler, sie ziehen heim, Prajapati aber, ihnen nachblickend, spricht: "da ziehen sie hin, ohne das Selbst wahrgenommen und gefunden zu haben". Virocana und die Dämonen beruhigen sich bei dieser Antwort, und so alle dämonischen Menschen, welche im Leibe das Selbst sehen und daher noch den Leichnam mit allerlei Plunder schmücken. als wenn es für ihn noch ein Fortleben, eine jenseitige Welt gäbe. Indra hingegen, in der Erwägung, daß dieses Selbst von allen Leiden und Gebrechen des Leibes getroffen wird und mit dem Tode untergeht, fühlt (was jeder fühlen kann). daß alle Veränderung, welche an uns vorgeht, eben darum nicht uns betreffen kann, und kommt zu Prajapati zurück. Jetzt erteilt ihm Prajapati die zweite Antwort: das Selbst ist Das indidasjenige, was im Traume herrlich umherschweift; "das ist das Unsterbliche, das Furchtlose, das Brahman". Aber auch bei dieser Antwort kann sich Indra nicht beruhigen: das Traumselbst wird zwar von den Schädigungen des Leibes durch die Objekte nicht betroffen, aber es ist doch, als wenn es davon betroffen würde, weil es fortfährt, eine objektive Welt sich gegenüber vorzustellen. Nun folgt die dritte Antwort des Das höchste Prajapati: "Wenn einer so eingeschlafen ist ganz und gar und völlig zur Ruhe gekommen, dafs er kein Traumbild erkennt. das ist das Selbst", so sprach er, "das ist das Unsterbliche, das Furchtlose, das ist das Brahman". - Ein weiteres

viduelle

Bedenken des Indra, daß dies dem Eingange in die Vernichtung gleichkomme, wird von Prajapati dahin berichtigt, daß das Aufhören des Unterschieds von Subjekt und Objekt, wie es im Tiefschlafe statthat, vielmehr ein Eingang in das höchste Licht sei, ein Hervortreten in eigener Gestalt als der höchste-Geist, welcher als das Subjekt des Erkennens in uns von keinem Wandel der Organe und Objekte berührt wird. -Der Sinn dieser Erzählung ist klar; auf die Frage: was ist das Selbst? gibt es drei Antworten, je nachdem man auf dem Standpunkte des Materialismus, des Realismus oder des Idealis-Standpunkt mus steht. 1) Die materialistische (dämonische) Antwort lautet: des Materialismus. das Selbst ist der Leib und geht mit diesem zugrunde.

Die Vedantatheologen verstehen schon hier die individuelle Seele, indem sie, den Text vergewaltigend, aus dem Manne, der im Auge (sich widerspiegelnd) "gesehen wird", einen solchen machen, der im Auge "sieht", weil sonst Prajapati "ein Betrüger sein würde", da er ja schon von diesem ersten Selbst sage: "das ist das Unsterbliche" usw. Aber Prajapati ist hier der Repräsentant der Natur, und diese lügt nie und zeigt sich doch in gewissem Sinne doppelzüngig, sofern sie auf die beiden wichtigsten Fragen, die wir stellen können, auf die Frage nach der Freiheit und auf die Frage nach der Unsterblichkeit, schon dem gemeinen empirischen Bewufstsein je zwei Antworten gibt, die mit einander in Widerspruch zu stehen scheinen: blicken wir nach aufsen, auf unsere Handlungen, so sehen wir sie alle aus ihren Ursachen (Charakter und Motive) nach dem Kausalitätsgesetz mit Notwendigkeit hervorgehen, und dennoch tragen wir in uns das unversiegliche Bewufstsein der Freiheit und Verantwortlichkeit für unsere Handlungen; und ebenso in der Unsterblichkeitsfrage: blicken wir nach außen, so sehen wir unser ganzes Selbst als Leib entstehen und vergehen, und dennoch tragen wir in uns das unzerstörbare Bewußstsein von der Ewigkeit unseres Wesens: sentimus experimurque nos aeternos esse, wie Spinoza sagt. Auf diesem Bewufstsein, und nicht auf egoistischen Wünschen, beruhen alle Beweise für die Unsterblichkeit der Seele, und

standpunkt dieses Bewufstsein eben ist es, welches, mit empirischen Formen des Realis-mus. umkleidet, 2) auf dem realistischen Standpunkte das Selbst

als individuelle Seele erscheinen läfst, auf welche sich die zweite Antwort des Prajapati bezieht. Sehr schön illustriert er dieses Bewufstsein einer vom Körper freien und dennoch realen individuellen Seele durch den Traumstand, als welches der einzige in der Erfahrung gegebene Zustand ist, in dem wir die von der Leiblichkeit, nicht aber von der Individualität entbundene Seele beobachten können. Aber diese ganze individuelle Seele ist ein Unbegriff, entspringend daraus, dafs man die intellektuellen Anschauungsformen, und namentlich die allgemeinste derselben, das Objekt-für-ein-Subjekt-sein, überträgt auf ein Gebiet, auf dem sie keine Geltung haben. Das Bewufstsein hiervon leitet 3) zum idealistischen Stand- standpunkt punkte über, welcher nur die eine, in allem vorhandene, in jedem ganz verkörperte höchste Seele kennt. In ihr ist keine Zweiheit, kein Subjekt und Objekt und folglich kein Bewußstsein im empirischen Sinne; insofern kann sie dem tiefen, traumlosen Schlafe verglichen werden. — Wir werden weiterhin über Wachen, Träumen und Tiefschlaf hinaus einen vierten (turîya) Zustand der Seele kennen lernen, in welchem jene Einswerdung, welche im Tiefschlafe unbewufst erfolgt, bei vollem, wenn auch nicht empirischem, auf Objekte außer sich gerichtetem. Bewußtsein stattfinden soll.

#### 8. Fünf verschiedene Âtman's.

Wie die eben besprochene Chandogyastelle drei Atman's, den körperlichen, individuellen und höchsten, so unterscheidet der auf einer fortgeschrittenern Stufe der Entwicklung stehende Abschnitt Taitt. 2 fünf Atman's (oder Purusha's), indem er den mittlern, individuellen Åtman noch weiter in das Lebensprinzip, Willensprinzip und Erkenntnisprinzip zerlegt. entstehen der annamaya, prânamaya, manomaya, vijnânamaya und anandamaya Atman, welche im Menschen wie in der ganzen Natur zur Erscheinung kommen, und von denen die vier ersten als blofse Schalen oder Hülsen (später koca's genannt) den fünften als den eigentlichen Kern umgeben. Durch schichtweise Ablösung dieser Hülsen gelangt man, schrittweise tiefer dringend, zuletzt zum innersten Wesen des Menschen und der

Atman's.

Natur. 1) Der annamaya Atman, "das nahrungsartige Selbst", ist die Verkörperung des Atman im Leibe und in der matemaya. riellen Natur; die Körperteile sind seine Bestandteile. 2) In ihm Der prânu- steckt der prânamaya Âtman, "das lebenshauchartige Selbst". maya. der Atman als Prinzip des natürlichen Lebens. Seine Bestandteile sind die Lebenshauche im Menschen (Einhauch, Zwischenhauch, Aushauch), aber auch in kosmischem Sinne ist der ganze Raum sein Leib, die Erde sein Fundament. Wenn wir auch diesen Atman als Hülle ablösen, so gelangen wir 3) zum manomaya Âtman, dem "manasartigen (wunschartigen) Der manomaya. Selbste", als dessen Körperteile die vier Veden nebst Brâhmana's (ûdeca) bezeichnet werden. Nach dieser Bestimmung haben wir unter ihm das in den Menschen wie in den Göttern verkörperte Prinzip des Willens (manas), d. h. der auf egoistische Zwecke gerichteten Wünsche zu verstehen; denn dieses findet von menschlicher Seite her seinen Ausdruck im vedi-Der rijāāna- sehen Opferkultus. 4) Höher steht der vijā anamaya Atman. maya. "das erkenntnisartige Selbst", welcher, wie der angehängte Vers besagt, anstatt der Opfer und Werke die Erkenntnis darbringt, indem er die Gottheit als ein ihm gegenüberstehendes Wesen erkennt und verehrt. Daher sind Glaube, Gerechtigkeit, Wahrheit, Hingebung und Majestät seine Bestandteile. Aber auch diesen Standpunkt haben wir wie eine Schale ab-Der ânanda-zulösen, um endlich 5) zum ânandamaya Atman, "dem wonneartigen Selbste", als innerstem Kerne des Menschen und der ganzen Natur durchzudringen. Dieser wonneartige Atman, "vor dem die Worte umkehren und das Denken, nicht findend ihn", ist kein Gegenstand der Erkenntnis mehr; er ist, im Gegensatze zur empirischen Realität, ein Jenseitiges, Unaussprechliches, Grundloses, ein Unbewufstsein, eine Nichtrealität. "Denn er ist es, der die Wonne schaffet. Denn wenn einer in jenem Unsichtbaren, Unrealen, Unaussprechlichen, Un-

> ergründlichen den Frieden, den Staudort findet, alsdann ist er zum Frieden gelangt. Wenn aber einer in jenem einen Zwischenraum, eine Trennung [zwischen sich als Subjekt und dem Âtman als Objekt] aunimmt, dann besteht sein Unfriede fort; es ist aber der Unfriede des, der sich weise dünket lindem er Brahman zum Objekte der Erkenntnis macht!."

# III. Symbolische Vorstellungen von Brahman.

#### 1. Vorbemerkungen und Anordnung.

Unter einem Symbol (σύμβολον) verstanden die Alten σύμβολον. das sichtbare Zeichen eines unsichtbaren Gegenstandes oder Verhältnisses, mag das Wort nun von dem Zusammenpassen (συμβάλλειν) der von Gästen, Boten usw. zu ihrer Legitimation mitgebrachten Hälften eines zerbrochenen Ringes oder dergleichen an die aufbewahrte andere Hälfte, oder einfach von dem Verabreden (συμβάλλειν) herrühren, auf dem die Wiedererkennung an diesem sichtbaren Wahrzeichen beruhte. - Ein sehr nahe liegendes Beispiel für den Begriff des Symbols liefern die Worte der Sprache: sie sind sämtlich anzusehen als die sichtbaren Zeichen der nicht sichtbaren Begriffe, welche sie vertreten (Elemente der Metaphysik § 96. 126), daher Aristoteles (de sensu 1 p. 437 a 14) treffend bemerkt: τῶν δ' ὀνομάτων ἕκαστον σύμβολόν ἐστιν, und (de interpr. 1 p. 16 a 3): ἔστι μέν οὖν τὰ ἐν τῆ φωνῆ τῶν ἐν τῆ ψυχῆ παθημάτων σύμβολα, καὶ τὰ γραφόμενα τῶν ἐν τῇ φωνῇ. — Daher auch die Kirche ihre Sakramente und Bekenntnisformeln Symbole nennt; sie sind die äufsern Kennzeichen der Zugehörigkeit zu ihrer Gemeinschaft.

Auf einer ähnlichen Vorstellung beruht das indische Wort pratikam. für Symbol, pratikam. Es bedeutet ursprünglich (von pratiañc) die uns "zugewandte" und dadurch sichtbare Seite einer im übrigen nicht sichtbaren Sache. In diesem Sinne ist bei den Vedântatheologen öfter von Symbolen (pratîkâni) des Brahman die Rede. Sie verstehen darunter gewisse Vorstellungen des Brahman unter irgend einer sinnlich wahrnehmbaren Form, z. B. als Name, Rede usw. (Chând. 7), als Manas und Âkâça (Chând. 3,18), als Âditya (Chând. 3,19), als Verdauungsfeuer (Brih. 5,9. Chând. 3,13,8), oder auch als Om (Chând. 1,1), welche zum Zwecke der Verehrung als Brahman angeschaut werden und sich zu diesem verhalten wie die Götterbilder (pratimâ, arcâ) zu den Göttern, welche sie darstellen (vgl. Çankara zu Brahmasûtra p. 147,14. 189,8. 217,10. 835,9. 1059,6, zu Chândogya p. 9,8. 10,1. 21,3). Sehon Bâda-

râyana (Sûtram 4,3,15-16, vgl. 4,1,4) unterscheidet die Verehrer des Brahman unter solchen Symbolen von den Verehrern des attributhaften (saguna) Brahman; die letztern besitzen Erkenntnis des Brahman und gehen daher den Devayâna, der in Brahman führt, während den Symbolverehrern die Einsicht in Brahman durch das Symbol verdeckt wird (p. 1135,7, pratika-pradhânatrâd upâsanasya), daher sie als Frucht nur die bei jedem Symbole (z. B. Chând. 7,1-14) angegebene Belohnung erhalten. Konsequent durchführbar ist diese Scheidung nicht; die Verehrung des Brahman mittels des Om-Lautes, welcher nach Çankara zu Chând, p. 9 tg. ein Symbol des Brahman ist, führt nach Praçna 5,5 auf dem Devayâna zu Brahman, und die Verehrung des Brahman als Prâna wird in der Regel zur attributhaften Wissenschaft und nur ausnahmsweise (z. B. zu Brahmasûtra 4,1.5 p. 1063,2) zu den symbolischen Verehrungen gerechnet, mit denen sie doch nach Stellen wie Brih. 4,1,3 (prâna neben vâc, manas usw.), 2,3,4 (neben âkâça), Chând. 3,18,4 (unter manas, neben vâc usw.) auf einer Linie steht.

Den Upanishad's fehlt noch der deutliche Begriff des Symbols, wie denn auch das Wort pratikam in diesem Sinne noch nicht in ihnen sich findet. Aber wenn in den im vorigen Kapitel besprochenen Abschnitten Brih. 4,1. Chând. 5,12—17. 7,1—14 gewisse konkrete Vorstellungen von Brahman als unzulänglich mißbilligt und doch, durch Verheißung von Lohn, als verdienstlich anerkannt werden, so können wir, wie bei so vielen spätern Vedântalehren, die erste Entstehung des Symbolbegriffes an Stellen wie den genannten beobachten.

Symbol.

Wir verstehen in weiterm Sinne unter Symbolen alle zum Zwecke der Verehrung unternommenen Vorstellungen des an sich unvorstellbaren Brahman unter irgend einer seiner Erscheinungsformen, also namentlich als prâna und vâyu, als âkâça, manas, âditya, als Verdauungsfeuer und Omlaut. An die Besprechung dieser Symbole im gegenwärtigen Kapitel werden sich weiter noch die symbolischen Umdeutungen ritueller Begriffe und endlich die Ersetzungen liturgischer Bräuche durch andere, zur Âtmanlehre in Beziehung stehende, zu schliefsen haben.

# Brahman als Prâna und Vâyu.

Keine Erscheinung der Natur trägt einen so rätselhaften prana und Charakter, keine scheint so unmittelbar aus dem innersten Wesen der Dinge zu entspringen und von ihm Kunde zu geben, wie das Phänomen des Lebens, welches in der Funktion aller Lebensorgane (prâna's), mehr aber als in allen andern in dem das Leben selbst bedingenden Atmungsprozesse (prâna) sich manifestiert. Daher sich schon die Brâhmanazeit (wie wir oben I, r, S. 294-305 verfolgten) vielfach mit der zentralen Bedeutung des Prâna (Odem oder Leben), sowie mit einer Superiorität über die übrigen Prâna's (Lebenskräfte, wie Auge, Ohr, Rede, Manas) und seiner Identität mit Vâyu, dem Windgotte als dem Weltlebensodem, beschäftigte. Alle diese Themata finden ihre Fortsetzung in den Upanishad's, namentlich in den ältern Texten, welche noch nicht vermögen. das Weltprinzip anders als in seinen deutlichsten Erscheinungsformen zu ergreifen, bis dann der Prâna mehr und mehr, sei es durch Unterordnung oder durch Identifikation, hinter dem Atman zurücktritt und nur noch als gelegentliches Synonymon desselben erscheint.

Dass alle (organischen) Wesen ihren Leib nur so lange Der Proga besitzen können, wie der Prâna darin weilt, lehrt eine oft mifsverstandene Stelle, Chând. 1,11,5: sarvâni ha vá imâni bhûtâni prânam eva abhisamviçanti, prânam abhyujjihate. Dies bedeutet nicht, wie Cankara und viele mit ihm erklären, die Wesen gehen (beim Tode) in den Prâna ein und werden aus ihm wieder neu geboren, sondern vielmehr umgekehrt: "alle diese Geschöpfe ziehen mit dem Odem ein [in den Leib], und mit dem Odem ziehen sie wieder aus". Die beste Illustration bietet das, möglicherweise in Erinnerung an unsere Stelle Praçna 2,4 und, abhängig davon, Brahma-Up. 1 (Up. S. 680) allerdings nicht von den Wesen, sondern von den einzelnen Organen in ihrer Beziehung zum Prâna gebrauchte Bild: "gleichwie die Bienen dem Bienenkönige, wenn er auszieht, alle nachziehen, und solange er bleibt, alle bleiben, also auch die Rede, das Manas, das Auge und das Ohr". - Der Prâna ist unter den sechzehn Teilen, aus denen der Mensch besteht, der

fundamentale und unwandelbare; dies wird mythologisch Brih. 1,5,14 an Prajapati veranschaulicht, welcher mit dem Abnehmen des Mondes jede Nacht ein Sechzehntel verliert; "und nachdem er in der Neumondnacht mit jenem sechzehnten Teile in alles, was da Odem hat, eingegangen ist, so wird er am darauf folgenden Morgen [als die neue Mondsichel] geboren". Hier besteht Prajapati nach Verlust seiner fünfzehn wandelbaren Teile in der Neumondnacht mit seinem sechzehnten "unwandelbaren" (dhruva) Teile nur noch als Pråna in allem Lebenden fort. - Physiologisch wird dieser Gedanke erläutert Chând. 6,7: der Mensch besteht aus sechzehn Teilen, von denen nach fünfzehntägigem Fasten nur noch einer, der Prâna, übrig bleibt. - Eine Aufzählung dieser sechzehn Teile unternimmt Praçna 6,3-4: "Dieser [Purusha] erwog: mit wessen Auszuge werde ich selbst ausgezogen sein und mit wessen Bleiben werde ich bleiben? Da schuf er den Prâna", aus welchem, wie das Folgende ausführt, die übrigen fünfzehn Teile entspringen. Hier ist, der spätern Abfassungszeit der Stelle entsprechend, der Prâna abhängig vom Purusha, d. i. dem Âtman, aber doch zugleich der empirische Vertreter desselben. — Als solcher, als der empirisch gewordene (in Subjekt und Objekt auseinandergetretene) Bhûman erscheint der Prâna auch schon in der schönen Schilderung, Chând. 7,15: "Wie die Speichen eingefügt sind in die Nabe, so ist in dieses Leben (prâna) alles eingefügt. Das Leben geht von statten durch das Leben (den Odem), das Leben (der Odem) gibt das Leben, gibt es zum Leben. Das Leben ist Vater und ist Mutter, das Leben ist Bruder und Schwester, das Leben Lehrer und Brahmane. Darum, wenn einer Vater oder Mutter oder Bruder oder Schwester oder Lehrer oder Brahmanen hart anfährt, so sagt man: Pfui, über dir; du bist ein Vatermörder, Muttermörder, Brudermörder, Schwestermörder, Lehrermörder, Brahmanenmörder! Wenn er aber eben dieselben, nachdem das Leben entflohen ist, mit dem Spielse zusammenstöfst [auf dem Scheiterhaufen] und sie verbrennt mit Haut und Haar, so sagt man nicht: du bist ein Vatermörder, Muttermörder, Brudermörder, Schwestermörder, Lehrermörder, Brahmanenmörder; denn das Leben nur ist alles dieses." - Der hier vorkommende Vergleich des Prâna mit der Radnabe, in der alle Speichen zusammenlaufen, findet sich wieder: 1) vom Pråna Praçna 2,6 in dem eingelegten, aus älterer Zeit stammenden, an Vâj. Samh. 34,5 wie auch mehrfach an Atharvav. 11,4 (oben I, 1, S. 301-305) erinnernden Hymnus an den Prâna; 2) vom Prâna, der aber sehon sekundär dem Prajñâtman gleichgesetzt wird, Kaush. 3,8 (dafür das Bild vom Prinzipal und seinen Leuten, Kaush. 4,20); 3) vom Atman Brih. 2,5,15, vgl. 1,5,15, Mund. 2,2,6. Praçna 6,6; ausgedeutet, mit Anlehnung an Sâūkhyavorstellungen, Çvet. 1,4.

Die Superiorität des Prâna über die andern Lebensorgane Der Rang-(Auge, Ohr, Rede, Manas usw.) wird veranschaulicht durch Prands. die Parabel vom Rangstreite der Organe, welche ein beliebtes Thema der Upanishad's bildet. Um zu erproben, wer von ihnen der wesentlichste ist, ziehen die Prâna's (Auge, Ohr, Rede usw.), einer nach dem andern aus dem Leibe aus, welcher darum doch fortbesteht; aber indem der Prana ausziehen will, werden sie inne, daß sie alle ohne ihn nicht bestehen können. Diese Erzählung, bekannt unter dem Namen prânasamvâda, findet sich Chând. 5,1,6—12. Brih. 6,1,7—13. Kaush. 2,14, vgl. 3,3. Ait. Ar. 2,1,4. Praçua 2,2-4. (Eine weitere Rezension, nach Webers Angabe, steht Kaush. År. 9. Über Brih. 1,5,21 vgl. weiter unten.) Die ursprünglichste Form ist ohne Zweifel erhalten Chând. 5,1,6—12. Die Lebensorgane (aufser dem Prâna werden nur Rede, Auge, Ohr und Manas erwähnt) kommen, um den Vorrang streitend, zu Prajapati. Sein Ausspruch lautet: "Derjenige unter euch, nach dessen Auszug sich der Leib am allerübelsten befindet, der hat unter euch den Vorzug". Darauf ziehen der Reihe nach Rede, Auge, Ohr und Manas aus, ohne dafs darum der Leib zu bestehen aufhört. "Da wollte der Prâna ausziehen, aber gleichwie ein edles Rofs [wenn es sich losreifst] die Pflöcke der Fußfesseln mit herausreifst, also rifs er die andern Lebenshauche mit heraus. Da kamen sie alle zu ihm und sprachen: "Ehrwürdiger, sei du es! Du hast den Vorrang über uns, nur ziehe nicht aus!" Brih. 6,1,7-13 erzählt die Parabel fast mit denselben Worten, nur daß statt Prajapati das Brahman eintritt, ein sechstes Organ zugefügt und die Schilderung des Rosses weiter

ausgeschmückt wird. Alle diese Abweichungen sprechen für die Ursprünglichkeit der Chândogyaversion. Kaush. 3,3 bietet nur eine Argumentation, welche die Erzählung in der angegebenen Form voraussetzt. Kaush. 2,14 läfst alle Organe zugleich ausziehen und dann einzeln zurückkehren. Bei der Rückkehr des Prâna wird der Leib neu belebt. Hier fehlt für den gemeinsamen Auszug das Motiv. Ait. År. 2,1,4 bringt die Frage, wer von den Prâna's Uktham sei, zweimal zur Entscheidung, durch Hinfall des Leibes beim Auszuge, und durch Wiederbelebung desselben beim Wiedereinzuge des Prâna. Ilier macht beides, die Verdoppelung der Kraftprobe und die Verwendung der Parabel zur Verherrlichung des Uktham, einen sekundären Eindruck. Praçna 2,2-4 läfst sofort den über das Verhalten der andern ungehaltenen Prâna sich zum Auszuge anschicken, worauf Rede, Manas, Auge und Ohr mit fortgerissen werden und den Prana bitten, zu bleiben. Dies ist offenbar eine Verkürzung der ursprünglichen Erzählung; neu ist nur die Ersetzung des Bildes von dem Rosse durch das Bild von dem Bienenkönig. - Diese Verhältnisse sind von Interesse, da sie für die Chronologie der betreffenden Texte einen Anhalt geben.

Der Kampf der Pråna's und Dämonen.

Verwandt mit dieser Erzählung vom Rangstreite der Organe ist eine andere vom Kampfe der Götter, d. h. der Organe, gegen die Dämonen. Wir beschränken uns auf eine Vergleichung der beiden Hauptversionen, Brih. 1,3 und Chând 1,2. (Andere Behandlungen desselben Themas sind Talay. Up. Br. 1,60. 2,1—2. 2,3. 2,10—11.) Von diesen beiden ist die ursprünglichere Form ohne Zweifel Brih. 1,3. Um die Dämonen zu besiegen, beauftragen die Götter, d. h. die Organe, Rede, Geruch, Auge, Ohr, Manas und Prâna, einen aus ihrer Mitte, den Udgitha zu singen. Die Rede versucht es, wird aber beim Singen von den Dämonen mit Übel erfüllt. Ebenso der Reihe nach weiter der Geruch, das Auge, das Ohr, das Manas. Zuletzt unternimmt es der Prâna, und an ihm zerstieben die einstürmenden Dämonen, wie ein Erdklofs, wenn er auf einen Stein trifft. Darauf führt der Prâna die andern über das Übel und den Tod hinaus, wobei die Rede zu Agni, der Geruch zu Vâyu, das Auge zu Âditya, das Ohr zu den

Himmelsgegenden, das Manas zum Monde wird. Alle diese Gottheiten gehen sodann, um der Nahrung teilhaft zu werden, wieder als Rede, Geruch, Auge, Ohr und Manas in den Prana ein. (Dieselbe Idee, adaptiert an die Vorstellung vom Purusha als Urmenschen, Ait. 1,2.) An diese Legende schliefst sich von Brih. 1,3,19 an eine Verherrlichung des Prâna als Ayâsya Angirasa, als Brihaspati und Brahmanaspati, als Sâman und auch als Udgîtha. Vorher sang er den Udgîtha, hier ist er der Udgîtha; es ist wohl klar, daß hier eine Zusammenkittung zweier, von verschiedenen Anschauungen ausgehender Texte vorliegt. — Jetzt verstehen wir die wunderliche Version unserer Erzählung Chând. 1,2, wo die Götter in dem Kampfe gegen de Dämonen die einzelnen Organe nicht dadurch verwenden, dass sie den Udgitha durch sie singen lassen. sondern dadurch, dass sie dieselben als Udgitha verehren. Der Verfasser dieses Abschnittes fand die Kampflegende schon (ähnlich wie sie in Brihadâranyaka noch vorliegt) gefolgt von einer Verehrung des Prâna als Udgîtha; beide von Haus aus verschiedene und nur zufällig zusammenstehende Stücke verschmolz er zu\*einem Ganzen, wodurch dann die Erzählung ihren ursprünglichen Charakter ganz einbüfste, wie ich dies in den Einleitungen zu meiner Übersetzung näher dargelegt habe.

Schon die zuletzt besprochene Legende deutete darauf Der Prapa hin, dafs der Prâna ein nicht blofs psychisches, sondern zugleich auch kosmisches Prinzip, daß er nicht nur der Lebenshauch im Menschen, sondern zugleich der die ganze Natur durchwaltende Weltlebensodem ist. Dieser Übergang ist ein sehr natürlicher. Bei den verschiedensten Völkern, vom Purusha des Hymnus Rigv. 10,90 bis zum Riesen Ymir der Edda, begegnen wir der Neigung, den Menschen als Mikrokosmos und ebenso umgekehrt das Weltganze als Makranthropos aufzufassen. Dieser Gedanke beruht zunächst darauf, daß dasjenige, was sich in der ganzen Natur mit allen ihren Erscheinungen ausspricht, seinen deutlichsten und vollkommensten Ausdruck im Menschen findet. Aber auch im einzelnen steht der menschliche Organismus in mannigfachen Beziehungen zur Außenwelt. Mittels seiner verschiedenen Organe und Funktionen streckt er sich gleichsam den umgebenden Natur-

sches Prinzip.

erscheinungen entgegen und past sieh ihnen an: die Ernührungsorgane entsprechen der Beschaffenheit der Nahrung, die Atmungsorgane dem Luftraum; das Auge ist dem Licht verwandt; der Bau der Füse entspricht der Erde, auf der sie wandeln sollen, in der Rundung des Hauptes scheint sieh die Himmelswölbung zu wiederholen (Plat. Tim. p. 44 D).

Auf Wahrnehmungen dieser Art mag es beruhen, daß sehon im Purushaliede Rigy. 10,90,13-14 bei der Umwandlung des Urmenschen in das Weltall sein Haupt zum Himmel, sein Nabel zum Luftraum, seine Füße zur Erde werden, daß sein Auge zur Sonne, sein Manas zum Monde, sein Mund zu Indra und Agni (Feuer), seine Ohren zu den Himmelsgegenden und sein Prâna zum Winde werden (oben I, I, S. 155 fg.). In dem Masse, wie man dann weiterhin, wie vorher ausgeführt, im Prâna das Zentralorgan des Lebens erkannte, musste sein kosmisches Analogon, der Wind, zum Lebensprinzip der Natur werden, mochte man dasselbe nun als den die ganze Welt durchwaltenden Prâna betrachten, wie in den schon erwähnten Hymnen Atharvav. 11,4 (oben I, r, S. 301-305) und Pracna 2.5-13 (Upanishad's S. 562) oder Vâyu und Prâna als kosmisches und psychisches Analogon gegenüberstellen, wie in den folgenden Stellen geschieht.

Prôna und Vôya.

Brih. 1.5,21—23 erscheint die Erzählung vom Rangstreit der Organe in einer neuen Form, sofern neben den psychischen Organen, Rede, Auge, Ohr und Prâna, auch ihre kosmischen Äquivalente, Feuer, Sonne, Mond und Vâyu im Rangstreite mit einander auftreten. Da von einem Auswandern aus dem Leibe bei den letztern keine Rede sein konnte, so kommt dieser Zug in Wegfall, und an seine Stelle tritt bei den psyehischen Organen die Ermüdung, bei den kosmischen das zeitweilige Zur-Rast-Gehen; nur Prâna und Vâyu werden nicht müde, daher die übrigen in ihnen Zuflucht finden, und es zum Schlufs heifst, daß die Sonne aus dem (kosmischen) Prana aufgehe und in ihm untergehe. - Auf einer ähnlichen Anschauung beruht es, wenn Brih. 3,3,2 der Wind gepriesen wird: "darum ist der Wind die Besonderheit (vyashti) und der Wind die Allgemeinheit (samashti)". - In einer andern Version derselben Erzählung, Brih. 3,7 (vgl. die Einleitung

dort) wird der Wind (kosmisch und psychisch) als der alle Wesen zusammenhaltende Weltfaden (sûtram) gefeiert: "durch den Wind, o Gautama, als Faden werden diese Welt und die andre Welt und alle Wesen zusammengebüschelt. Darum nämlich, o Gautama, sagt man von einem Menschen, der gestorben ist, «seine Glieder haben sich aufgelöst»; denn durch den Wind, o Gautama, als Faden werden sie zusammengebüschelt" (Bṛili. 3,7,2). Wie der Prâṇa die Dinge von aufsen zusammenhält, so regiert dieselben von innen, wie das Bṛili. 3,7,3—23 Folgende entwickelt, der Antaryâmin (innere Lenker), d. h. der Atman. Die Zusammenfassung von Prâṇa und Antaryâmin gehört schon zu den Versuchen, von der symbolischen zur eigentlichen Vorstellungsweise überzugehen, von denen weiter unten zu reden sein wird.

Nachdem schon Ait. Br. 8,28 im brahmanah parimarah, dem "Sterben [der Feinde] um die [vom König gesprochene] Zauberformel herum", gezeigt worden war, wie die Naturerscheinungen, Blitz, Regen, Mond, Sonne und Feuer, im Winde erlöschen und aus ihm wieder hervorgehen, so lehrt Kaush. 2,12-13 den dairah parimarah "das [um den Prâna] Herumsterben der Götter": die kosmischen Gottheiten (Feuer, Sonne, Mond, Blitz) und die entsprechenden psychischen Gottheiten (Rede, Auge, Ohr, Manas) sterben nicht, wenn ihr Brahman (hier: ihre Erscheinung) aufhört; nur ihren Glanz geben sie an andere Götter ab, während sie selbst mit ihrem Prâna eingehen, die kosmischen in den Vâyu, die psychischen in den Prâna, welche im Grunde eins sind: "also gehen alle diese Gottheiten ein in den Prâna, ersterben in dem Prâna; aber sie gehen darum nicht verloren, sondern aus ihm erheben sie sich wieder". Hier erscheint Vâyu-Prâna als das eigentliche Weltprinzip, während das "Brahman" nur sein Erscheinen in den Naturphänomenen zu bedeuten, somit noch dem Prâna untergeordnet zu werden scheint.

Das Eingehen aller Naturgötter in den Vâyu und aller Sinnengötter in den mit ihm identischen Prâua ist auch das Thema einer Betrachtung, welche mehrfach, am besten und wohl auch am ursprünglichsten Çatap. Br. 10,3,3,5—8, sich findet. Dort wird gefragt nach "dem Feuer, welches dieses

Weltall ist", und die Antwort lautet: "Wahrlich, der Prâna (Odem, Leben) ist dieses Feuer. Denn wenn der Mensch einschläft, so geht in den Prâna ein die Rede, in den Prâna das Auge, in den Prâna das Manas, in den Prâna das Ohr; und wenn er erwacht, so werden sie aus dem Prâna wieder geboren. So in bezug auf das Selbst. - Nun in bezug auf die Gottheiten. Wahrlich, was diese Rede hier ist, das ist Agni, und dieses Auge hier ist jener Aditya, und dieses Manas ist jener Mond, und dieses Ohr sind die Himmelsgegenden. Aber was dieser Prâna (Odem) ist, das ist jener Vâyu (Wind), der dort läuternd weht. Wenn nun das Feuer (Agni) ausgeht, so verweht es in den Wind; darum sagt man, er hat es ausgeweht, denn in den Wind verweht es; und wenn die Sonne (Aditya) untergeht, so geht sie ein in den Wind, und so in den Wind der Mond, und in dem Winde sind die Himmelsgegenden gegründet. Und aus dem Winde werden sie wieder geboren. Wer nun, solches wissend, aus dieser Welt abscheidet, der geht mit seiner Rede ein in das Feuer, mit seinem Auge in die Sonne, mit seinem Manas in den Mond, mit seinem Ohre in die Himmelsgegenden, mit seinem Prâna in den Vâyu; denn aus ihnen ist er entstanden, und von diesen Gottheiten, welche immer er liebt, zu der geworden kommt er zur Ruhe". - Diese Betrachtung wurde weiterhin verbunden mit der Legende von Caunaka und Abhipratârin, welche beim Essen von einem Brahmanschüler angebettelt werden, der ihnen ein darauf bezügliches Rätsel aufgibt. In dieser, wie es scheint, nicht mehr erhaltenen Form wurde dann wieder das Stück die Vorlage von Talav. Up. Br. 3,1-2, wo der Text in sekundärer Weise weiter ausgeschmückt und erläutert wird, und von Chând. 4,2-3, welche sich näher an die ursprüngliche Form anzuschließen scheint, aber die ganze Betrachtung nebst Legende durch eine zweite Legende einfaßt, indem (sehr wenig passend) die Betrachtung nebst der Erzählung vom bettelnden Brahmanschüler dem den Janacruti belehrenden Raikva in den Mund gelegt wird (Upanishad's S. 117-120).

Auf Anschauungen wie den dargelegten beruht es, dafs wir in den Upanishad's öfter der Erklärung begegnen, das Brahman, dessen Wesen man suchte, sei der Prâṇa, der den

menschlichen Leib wie das Weltganze durchwaltende Lebenshauch. So in der von Yajñavalkya für unzulänglich befundenen Definition Bril. 4.1,3 prâno vai brahma, oder Bril. 5.13. wo uktham, yajus, saman und kshatram (d. h. wohl die vier Veden als die Gesamtheit dessen, was ursprünglich mit brahman bezeichnet wurde) für den Prâna erklärt werden. Andern Stellen dieser Art, in denen der Prana als Prinzip anerkannt und zugleich überschritten wird, wie z. B. Chând. 4,10,5 prâno brahma, kam brahma, kham brahma, werden wir weiter unten noch begegnen und wollen hier nur noch zwei Stellen erwähnen, in welchen zu einer solchen Überschreitung ein erster Anfang gemacht zu werden scheint, Kaush. 2,1 und 2,2. Beide Stellen erklären, die eine auf die Autorität des Kaushîtaki. die andere auf die des Paingya, den Prâna für das Brahman. Beide leiten daraus den Gedanken ab, dafs, wer sieh als den allerfüllenden Prâna weifs, nicht um Speise zu bitten braucht (na yâcet, ist seine "Upanishad"), da er in allen Wesen die Nahrung geniefst. Rede, Auge, Ohr und Manas sind nach der ersten Stelle die Diener des Prâna: nach der zweiten sind sie um ihn herumgelagert, die Rede um das Auge, dieses um das Ohr, dieses um das Manas, dieses um den Prâna; aber auch von diesem heifst es: er ist herumgelagert (ârundhate). Um was? wird nicht gesagt, aber man kann darin die erste Andeutung der großen, Taitt. 2,2 ausgesprochenen Wahrheit finden, dass auch der prânamaya âtman nicht Kern, sondern immer noch erst Schale ist.

# 3. Andere Symbole des Brahman.

Außer dem Prâna erscheinen als die beiden wichtigsten Brahman Symbole, unter denen man das Brahman verehren soll, das und Akaça. Manas und der Âkâça. Die Hauptstelle dafür ist Chànd. 3.18: "Das Manas soll man als das Brahman verehren; so in bezug auf das Selbst. Nun in bezug auf die Gottheit: den Akaça (Äther, Raum) soll man als das Brahman [verehren]. Damit ist beides gelehrt, das in bezug auf das Selbst und das in bezug auf die Gottheit." Weiter wird auseinandergesetzt, wie Brahman als Manas die psychischen Organe, Rede, Odem,

Auge, Ohr, und entsprechend als Akaça die kosmischen Götter, Feuer, Wind, Sonne und Himmelsgegenden als seine vier Füße hat. - Schon oben I, I, S. 206 begegneten wir dem vorübergehenden Versuche, das Manas (den Willen) zum Weltprinzip zu erheben, und wiesen I, I, S. 207 auf den Wert dieses Gedankens hin. Leider wird er nicht weiter ausgebildet, sondern das Manas als blofses Symbol des Brahman geduldet. aufser in unsrer Stelle, Chând. 7,3, wo das Manas als drittes der dort aufgezählten Symbole vorkommt, über welches hinaus es noch vieles Höhere gibt, und Brih. 4,1,6, wo die Upanishad mano vai brahma dem Satyakama (nicht in Einklang mit der diesem erteilten Belehrung Chând. 4,9,3) zugeschrieben und als unzulänglich behandelt wird. - Neben dem Manas bezeichnete die oben angeführte Stelle als Symbol des Brahman (denn nur symbolisch kann es gemeint sein, wenn zweierlei neben einander für Brahman erklärt wird) den Akâça (Äther, Raum, genau: den als materielles Element vorgestellten Raum), ohne Zweifel wegen der Allgegenwart des Raumes, wie denn eine von Cankara oft zitierte, aber noch nicht nachgewiesene Stelle (System des Vedânta S. 33) von Brahman sagt, er sei ákácavat sarvagataç ca nityah "dem Raume gleich allgegenwärtig, ewig" und noch Newton den Raum als das sensorium Gottes bezeichnete, während hundert Jahre später Kant den Gott, dessen sensorium der Raum ist, als den Verstand (manus) in unserm eignen Innern nachwies. In ältern Upanishadtexten wird öfter der Akâca (Raum) für das Brahman erklärt, ohne daß noch das Bewußstsein vorhanden ist, daß diese Vorstellung eine blofs symbolische sei. Chând. 1,9,1: "der Âkaca ist es, aus dem alle diese Wesen hervorgehen, und in welchen sie wieder untergehen, der Akâça ist älter als sie alle. der Âkâca ist der letzte Ausgangspunkt". Mit Recht behauptet Bâdarâyana (Sûtram 1,1,22: âkâças tal-lingât), dass hier unter dem Âkâça das Brahman zu verstehen sei, "weil seine Merkmale" vorkommen. So auch Brih. 5,1 (im Nachtragteile, der viel Altes enthält): "Om! Die Weite ist Brahman, die Weite, die uranfängliche, lufterfüllte Weite!" Und ebenso wohl noch Chând, 3,12,7-9: "Was nun dieses «Brahman» Genannte ist, das ist dasselbe, was iener Raum außerhalb des Menschen

Brahman als *Akâça*.

ist; und was jener Raum aufserhalb des Menschen ist, das ist dasselbe, was dieser Raum innerhalb des Menschen ist; und was dieser Raum innerhalb des Menschen ist, das ist dasselbe, was dieser Raum innerhalb des Herzens ist. Das ist das Volle, Unwandelbare." Bald aber erwacht das Bewufstsein, daß die Vorstellung von Brahman als Âkâça nur als eine sinnbildliche geduldet werden könne. Dem Gârgya, welcher Brih. 2,1,5 (Kaush. 4,8) den Geist, der im Raum ist, für das Brahman erklärt, wird erwidert (mit deutlicher Polemik gegen die Vorstellung der eben erwähnten Stelle Chând. 3,12,9), derselbe sei nur "das Volle, Unwandelbare"; Chând. 4,10,5 wird spielend kham (der Raum) mit kam (= ananda, Wonne) identifiziert; Chând. 3,18,1 wird, wie wir sahen. Akâca nur symbolisch neben Manas für Brahman als Objekt der Verehrung zugelassen; ebenso erscheint Chând. 7,12 der Âkâça als blofses Symbol, über welches hinaus es Größeres gebe; und Chand. 8,1,1, in charakteristischem Unterschiede gegen die oben zitierte Stelle Chând. 3,12,7-9, handelt es sich nicht mehr, wie dort, darum, den Raum im Weltall, den Raum im Herzen als Brahman anzuschauen, sondern um das, was in diesem Raume (tasmin yad antar) ist. Darum können wir auch nicht dem Bâdarâyana beipflichten, wenn er meint (Sûtram 1,3,41), dafs in dem Schülersegen Chând. 8,14 unter dem Akâca das Brahman zu verstehen sei; vielmehr heifst es dort, vielleicht mit absichtlichem Widerspruche gegen eine solche Meinung: "Der Âkâça ist es [nur], welcher die Namen und Gestalten auseinanderdehnt; was in diesen beiden ist (te yad antarâ), das ist das Brahman, das ist das Unsterbliche, das ist der Atman". Nämlich zu Namen und Gestalten hat sich nach Chând. 6,3,3 das Brahman ausgebreitet. Am deutlichsten aber erklärt sich gegen eine Vermengung von Âkâça und Brahman Brih. 3,7,12: "der, im Âkaça wohnend, vom Âkaça verschieden ist, den der Akaça nicht kennt, dessen Leib der Âkâça ist, der den Âkâça innerlich regiert, der ist deine Seele, der innere Lenker, der unsterbliche". Vgl. auch Brih. 3,8,11. 4,4,17. 20. —

Schon in der den Upanishad's vorausgehenden Periode Aditya als lernten wir eine Reihe von Versuchen kennen, das Weltprinzip

als in der Sonne (âditya) verwirklicht anzuschauen, zugleich

aber über diese Vorstellung als eine blofs symbolische durch Umdeutungen hinauszugelangen (oben I, I, S. 250-257). Diese Bestrebungen finden ihre Fortsetzung in den Upanishad's. Kaush. 2,7 wird eine Zeremonie gelehrt, welche durch Verehrung der aufgehenden, mittäglichen und untergehenden Sonne von allen bei Tage und bei Nacht begangenen Sünden befreit. Chând, 3.19,1 fordert dazu auf, die Sonne als Brahman zu verehren: und dass diese Vorstellung eine blos symbolische ist, ergibt sich aus dem Folgenden, wo die Sonne nicht als das schöpferische Urprinzip, sondern, mit Anlehnung an die oben I. i. S. 253. 251 besprochenen Vorstellungen, als das Erstgeborene der Schöpfung behandelt wird. An die ebendaselbst I, I, S. 252 fg. erwähnten Versuche, diese Anschauungen des Brahman als Sonne umzudeuten und in dem natürlichen Lichte nur ein Symbol des geistigen Lichtes zu sehen, reiht sich vor allem der Abschnitt Chând. 3,1—11, welcher es in großartiger Weise unternimmt, das Brahman als die Weltensonne, und die natürliche Sonne als die Erscheinungsform dieses Brahman zu schildern (vgl. des näheren die Einleitung dort). Als einen weitern Versuch, über das Symbol hinaus zum Wesen durchzudringen, dürfen wir es betrachten, wenn in einer Reihe von Der Purusha Stellen nicht mehr die Sonne, sondern der Purusha (Mann, in Sonne und Auge. Geist) in der Sonne, und entsprechend der Purusha im Auge als Brahman geschildert wird. Chând. 1,6-7 wird in einer Umdeutung des Udgîtha (den der Udgâtar zu singen hatte, oben I, 1, S. 169) gesagt: wie über Ric und Sâman der Udgîtha herrsche, so herrsche über die kosmischen Götter "der goldne Mann (purusha), welcher im Innern der Sonne gesehen wird mit goldnem Bart und goldnem Haar, bis in die Nagelspitzen ganz von Golde", und über die psychischen Götter "der Mann, welcher im Innern des Auges gesehen wird"; jener herrsche über die Welten, welche von der Sonne jenseits liegen, und über die Wünsche der Götter, dieser über die Welten, welche vom Auge diesseits (also im Innern des Menschen) liegen, und über die Wünsche der Menschen. — Nach Mahânâr. 13 werden die Rie's, Sâman's und Yajus' (und somit das im Veda verwirklichte Brahman) dem Sonnenkreis, der Flamme in ihm

und dem Purusha in dieser Flamme gleichgesetzt: "als diese dreifache Wissenschaft erglüht er, der als goldner Purusha dort in der Sonne ist", während die Identität dieses Purusha mit dem im Menschen schon Taitt. 2,8 (und 3,10) ausgesprochen worden war: "Er, der hier im Menschen wohnt, und jener dort in der Sonne, die sind eins." Weiter entwickelt wird dieser Gedanke Brih. 5,5, wo es unter anderm heifst: "Jener Mann, welcher in der Sonnenscheibe ist, und dieser Mann, welcher im rechten Auge ist, diese beiden fußen auf einander. Jener fußt durch die Strahlen in diesem, dieser durch die Lebenshauche in jenem. Dieser, wenn er im Begriffe steht, auszuziehen, erblickt jene Sonnenscheibe rein [von Strahlen]; ihm treten jene Strahlen nicht in den Weg." Daher fleht Brih. 5,15 (und Îçà 16) der Sterbende die Sonne an: "zerteile deine Strahlen, schliefs zusammen deine Herrlichkeit; - ja, ich sehe sie, deine lieblichste Gestalt; und jener dort, der Mann dort, ich bin es selbst". Auf einer ähnlichen Anschauung beruht es, wenn Chând. 4,11-13 die drei Opferfeuer in ihrer Belehrung des Upakosala sich für den Mann in der Sonne, im Monde, im Blitze erklären; wozu der Lehrer nachher berichtigend bemerkt (Chând. 4,14,3): "sie haben dir nur seine Welträume gesagt, ich aber will dir es selber sagen; . . . der Mann, den man in dem Auge siehet der ist der Atman — so sprach er, — der ist das Unsterbliche, das Furchtlose, der ist das Brahman". Sonne, Mond und Blitz sind, wie er weiter zeigt, nur die obersten Stationen des Götterweges, durch welche "der Mann, der nicht ist wie ein Mensch" (purusha 'mânavaḥ) die Seele zur ewigen Vereinigung mit Brahman geleitet. - Wie eine Kritik gerade dieser Vorstellungen sieht es aus, wenn Kaush. 4 (vgl. Brih. 2,1) Gårgya unter seinen sechzehn Definitionen des Brahman den Mann in der Sonne, im Monde, im Blitze, im rechten Auge vorbringt, und damit von Ajâtaçatru abgewiesen wird.

Prûna, Manus, Âkûça und Âditya sind die wichtigsten Andere Symbole, unter denen eine Verehrung des Brahman anbefohlen Brahman. wird. Nach der Theorie sind freilich alle die Chând. 7,1-15 aufgezählten und anerkannten Objekte der Verehrung, nâman,

vác, manas, samkalpa, cittam, dhyânam, vijñânam, balam, annam, ápas, tejas, âkâça, smara, âçâ, prâna, als solche zu betrachten. und auf gleicher Linie mit ihnen dürften die Brih. 4,1 als unvollkommen behandelten und doch auch nicht verworfenen Vorstellungsweisen des Brahman als vâc, prâna, cakshus, crotram, manas, hridayam, sowie Taitt. 3.1 annam, prâna, cakshus. crotram, manas, stehen. — Als Symbole des Brahman gelten auch noch die Körperwärme und das Ohrensausen, auf Grund von Chând. 3,13,7-8, wo es von dem Lichte, das jenseits des Himmels und zugleich inwendig im Menschen ist, d. h. von dem Brahman, heifst: "Seine Anschauung ist, dafs man hier im Leibe, wenn man ihn anfühlt, eine Wärme spürt: seine Hörung ist, daß, wenn man sich so die Ohren zuhält, so hört man gleichsam ein Gesumme, so als wäre es ein Sausen wie von einem Feuer, das brennet. Dieses soll man verehren als seine Anschauung und seine Hörung." Wie der Abschnitt, aus dem diese Stelle stammt, in eigentümlichem. noch nicht aufgeklärtem Zusammenhange mit der Lehre vom Atman Vaicvânara und dem an ihn sich anschliefsenden Prânâanihotram (Chând. 5,11—24) steht, so knüpft an die parallele Lehre vom Agni Vaiçvânara (Çatap. Br. 10,6,1) eine verwandte Äußerung Brih. 5,9 an, welche das Ohrensausen und die Verdauung (wie Chând. 3,13,7-8 das Ohrensausen und die Körperwärme auf das Brahmanfeuer im Menschen) auf das Vaievânarafeuer im Menschen zurückführt. Beides läuft im Grunde auf dasselbe hinaus, da nach der Pranagnihotralehre (von welcher weiter unten zu handeln sein wird) die Verdauung ein Verzehren der Opferspeise durch das Feuer des Prâna ist, den wir oben als ein Symbol des Brahman kennen lernten.

Zu den Symbolen, welche das übersinnliche Brahman für die sinnliche Wahrnehmung repräsentieren, wird schliefslich auch der heilige Laut Om gerechnet, welcher unter allen Symbolen das wichtigste und folgenreichste geworden ist und eng zusammenhängt mit der Praxis des Yoga, einer der eigentümlichsten Erscheinungen des indischen Kulturlebens, von welcher weiter unten im Zusammenhange zu handeln sein wird.

# 4. Versuche, die symbolischen Vorstellungen von Brahman umzudeuten.

Es ist ein großes Wort, daß man nicht den neuen Wein Festhalten in alte Schläuche fassen solle. Aber diese Forderung ist (wie am Überlieferten. so viele andere Forderungen Jesu) zu hoch gegriffen, zu exzentrisch, zu wenig den menschlichen Verhältnissen und ihren Schwächen Rechnung tragend, als daß sie mehr als annäherungsweise erfüllt werden könnte. Denn es liegt in der Natur der Sache, und wir wiesen schon oben darauf hin (I, I, S. 180), daß ein Fortschritt auf religiösem Gebiet sich nie rein vollziehen kann, daß vielmehr neben dem Besseren, Neuen immer noch das Abgestorbene, Alte, weil es als ein Geheiligtes erscheint, beibehalten werden muß. Wir werden später sehen, wie sehr auch das Christentum genötigt war, seinen neuen Wein in die alten Schläuche zu fassen. Etwas freier verfährt die Philosophie. Aber äußere Befreiung ist noch nicht innere Befreiung: und auch bei dem Entwicklungsgang der Neuern Philosophie von Cartesius bis Kant und darüber hinaus (dem größten aller Freiheitskriege, welchen die Menschheit je geführt hat) werden wir nur zu oft an die Goethesche Zikade erinnert, "die immer fliegt und fliegend springt, und gleich im Gras ihr altes Liedchen singt".

Nicht anders war es in Indien. Jene symbolischen Vor- verschmelstellungen von Brahman als Prâṇa, Âkâça usw. hafteten zu Brahman fest im Bewufstsein, als dafs man sie ohne weiteres hätte über und Symbol. Bord werfen können. Daher eine Reihe von Versuchen, die Symbole beizubehalten, indem man sie mit einer richtigeren Vorstellung von Brahman verknüpfte. Typisch für dieses Verfahren ist vor allem der Abschnitt Kaush. 3-4. Die große, namentlich durch Yâjñavalkya vertretene und vielleicht auch durch ihn zuerst erfaßte Erkenntnis, daß das Brahman, der Âtman, vor allem zu suchen sei im Subjekte des Erkennens, d. h. im Bewufstsein (prajñâ), hatte, wie in den Sâmavedaschulen (Chând. 8,12,4. Kena 1-8), so auch in den Rigvedaschulen Eingang gefunden, welche, nach Ait. Ar. 2,1-2. Kaush. 2 zu schließen, besonders fest an der symbolischen Vorstellung des Brahman als Prâna hingen. Aber während derselben bei den Aitarevin's die neue Erkenntnis des Brah-

man als prajūā (Bewufstsein) unvermittelt angeschlossen wird (Ait. Up. 3 = Ait. Ar. 2,6), versucht die Kaush. Up. eine Verschmelzung beider vermittelst der Gleichung: prâna = prajñâ. In vortrefflicher Weise zeigt Kaush. 3, wie die Sinnesobjekte von den Sinnesorganen, und diese wiederum von dem Bewufstsein (prajñâ, prajñâtman) abhängig sind; aber wie ein falscher Ton geht durch das Ganze hindurch die immer wieder und wieder vorgebrachte Behauptung: "was aber der Prana ist, das ist die Prajña, und was die Prajña ist, das ist der Prâna". Als einzigen Grund für diese verwegene Identifikation finden wir ausgeführt (Kaush. 3,4): "denn beide wohnen vereint im Körper und ziehen vereint aus ihm aus". - Einen ähnlichen Versuch, den Prâna und den Âkâça, beide mit dem Ananda, der Wonne, zu identifizieren, welche das Wesen des Brahman ausmacht, finden wir Chând. 4,10,5: "Brahman ist Leben (prâna), Brahman ist Freude (kam = ânanda), Brahman ist Weite  $(kham = \hat{a}k\hat{a}_{\zeta}a)$ ", wozu die Feuer, die diese Belehrung erteilen, erläuternd hinzufügen: "«Wahrlich, die Weite, das ist die Freude, und die Freude, das ist die Weite». Und sie legten ihm aus, wie da wäre Brahman das Leben und der weite Raum." - Eine noch umfassendere Verschmelzung der Symbole mit der Wesenheit unternimmt der sehr komplizierte Abschnitt Brih. 2,3. Hier werden "zwei Formen" des Brahman unterschieden: das Gestaltete (Sterbliche, Stehende. Seiende) und das Ungestaltete (Unsterbliche, Gehende, Jenseitige). 1) Das gestaltete Brahman ist die materielle Natur und der menschliche Leib; seine Essenz sind Sonne und Auge. 2) Das ungestaltete Brahman ist Vâyu und Âkâça, Prâna und der Raum im Menschen: seine Essenz ist der Purusha in Sonne und Auge. So weit wären wir also im Symbolischen. Aber überschritten wird dasselbe jählings, wenn dann weiter der Purusha mittels der berühmten Yajñavalkyaformel neti neti und mittels der aus Brih. 2,1,20 entlehnten Upanishad satyasya satyam dem unerkennbaren überwesentlichen Brahman gleichgesetzt wird. (Das Nähere in der Einleitung, Upanishad's S. 413.) — Auf eine ähnliche Verschmelzung läuft es hinaus, wenn Brih. 3.7 der Vâyu-Prâna als der Weltfaden (sûtram) und der Âtman als der innere Lenker (antaryâmin) in demselben Zusammenhange behandelt, also doch wohl gleichgesetzt werden. - Bemerkenswert, weil sich darin ein vollkommen deutliches Bewufstsein der symbolischen Vertretung des Brahman durch Vâyu ausspricht, ist das Gebet des Schülers, Taitt. 1,1 (und 1,12): "Verehrung dem Brahman! Verehrung dir, Vâyu! Denn du bist das sichtbare Brahman, dich will ich als das sichtbare Brahman bekennen." — In spätern Texten ist Prâna gelegentlich ein Synonymon des Atman geworden, wie Kâth. 6,2, oder er wird von diesem abhängig gemacht, wie Praçna 3,3, wo der Prâna (vielleicht nach Rigv. 10,121,2. Kâth. 3,1, und vorbereitend für die "Spiegelung" zwischen Seele und Organen bei den Sânkhya's) als das Abbild oder der Schatten (châyâ) des Âtman bezeichnet wird. — Dem reaktionären Geiste der Maitr. Up. 6,1-8 war es vorbehalten, Prâna und Aditya zu rehabilitieren und ihre Identität sowie die Art ihrer Verehrung in langgesponnenen Betrachtungen zu verfolgen.

# 5. Anhang: Umdeutungen und Ersetzungen ritueller Bräuche.

Der Anschauung des Brahman unter Symbolen ist es verwandt, wenn in den ältesten Teilen der Upanishad's gewisse, allzufest im Bewufstsein haftende rituelle Vorstellungen und Bräuche teils im Sinne der Brahmanlehre umgedeutet, teils auch durch neue, dem Geiste der neuen Lehre mehr entsprechende Zeremonien ersetzt werden. Wir wollen die Haupterscheinungen nach beiden Seiten hin in der Kürze vorführen.

In dem Charakter des indischen Denkens, welches sich umdeutung auf die höchsten Probleme richtete, ehe es auch nur entfernt von Zeremonien. imstande war, dieselben wissenschaftlich zu behandeln, liegt es begründet, daß Indien mehr als irgend ein anderes Land das Land der Symbole ist. Schon in den Brâhmana's werden die einzelnen rituellen Handlungen vielfach als Symbole behandelt, deren allegorische Deutung einen breiten Raum einnimmt. Aber der eigentliche Tummelplatz dieser allegorischen Auslegungen sind die Aranyaka's. Entsprechend ihrer vorwiegenden Bestimmung, dem Vânaprastha einen Ersatz für die meist nicht mehr ausführbaren Opferhandlungen zu bieten,

ergehen sie sich in mystischen Andeutungen derselben, welche dann in den ältesten Texten der Upanishad's ihre Fortsetzung finden. Hierbei sehen wir schon vielfach die Grundgedanken der Atmanlehre in symbolischem Gewande auftreten, und man könnte geneigt sein, in derartigen allegorischen Betrachtungen den ersten Ursprung der Upanishadlehre zu sehen. Dass dem nicht so ist, daß die Lehre vom Atman als dem alleinigen Wesen der Dinge sich ursprünglich nicht aus rituellen Vorstellungen entwickelt hat, sondern erst hinterher in dieselben gekleidet wurde, haben wir oben (S. 17 fg.) aus der vielfach noch in den Upanishad's lebendigen Erinnerung ersehen, daß es Könige, also Kshatriya's waren, von denen die Brahmanen die wichtigsten Elemente der Atmanlehre zuerst überkommen haben, welche sie dann in ihrer Weise sich zu eigen machten, indem sie dieselben mit dem so völlig heterogenen Ritualwesen allegorisch verquickten. Diese Auffassung findet eine unerwartete aber um so wertvollere Bestätigung in der Art, wie die verschiedenen Vedaschulen zum Begriffe des Atman oder des Prâna als seines Vorläufers gelangen. Es zeigt sich nämlich, daß dabei jeder Veda von der ihm eigentümlichen Leistung, die Rigvedin's vom Uktham, die Sâmavedin's vom Uduitha, die Schule des weißen Yajurveda vom Açvamedha, ausgeht, um durch symbolische Deutung zum Begriff des Prâna oder Atman zu gelangen; es ist aber nicht denkbar, daß die Atmanlehre auf so verschiedenen, parallel neben einander laufenden Wegen ursprünglich entstanden sei, während sich der Tatbestand vollkommen aus der Annahme erklärt, daß die Lehre vom Prâna-Âtman anderswoher übernommen und von jeder Schule, so gut es gehen wollte, mit den in ihr herrschenden rituellen Vorstellungen verknüpft wurde. Wir wollen dies durch einige Beispiele belegen.

Die Hauptfunktion der Priester des Rigveda ist die Rezitation des *Çustram* (Preisliedes), welches aus den Hymnen des Rigveda für den jedesmaligen Zweck ausgewählt wurde. "Das schönste, ruhmvollste, kraftvollste unter den Çastra's" (Kaush. 2,6) aber ist das *Uktham*. Dieses wird von den Aitareyin's unter mancherlei Allegorien dem *Prâṇa* gleichgesetzt (Ait. Âr. 2,1—3), während die Kaushîtakin's das

Uktham mit dem (in Ric, Yajus, Saman verwirklichten) Brahman identifizieren (Kaush. 2,6). — Wie die Rigvedapriester das Uktham, so betrachten die Sâmavedapriester als ihre höchste Leistung das Singen des Udgitha, welcher dementsprechend Chând. 1 mit der Silbe Om, mit dem Prâna, mit der Sonne, mit dem Purusha in Sonne und Auge gleichgesetzt wird, während Chând. 2 das gesamte Sâman, dessen Höhepunkt das Singen des Udgitha bildet, mit allerlei kosmischen und psychischen Verhältnissen in Parallele stellt. In ganz ähnlichen Allegorien bewegt sich in seinen ersten Teilen das der Sâmavedaschule der Talavakâra's angehörige, die Kena-Upanishad einschließende Upanishad-Brâhmanam. — Eine analoge Rolle spielt für die mit der Ausführung der heiligen Handlungen betrauten Yajurvedapriester die Opferhandlung selbst, und auch hier wieder ist es die höchste aller Opferleistungen, das Rofsopfer (açvamedha), an welches Brih. 1,1—2 auknüpft, um in dem Rosse das Weltall zu sehen, in welches Prajâpati sich umwandelt, um es dann wieder sich selbst als Opfer darzubringen. Auch Taitt. Samh. 7,5,25 findet sich diese allegorische Deutung des Opferrosses als Weltall, und Taitt. Up. 1,5 wird in anderer Weise der Bann des Opferwesens durchbrochen, indem zu den drei heiligen, auf Erde, Luftraum und Himmel gedeuteten Opferrufen bhûr, bhuvah, svar als vierter mahas sich gesellt, welcher das Brahman bedeuten soll. Von einer andern Seite des Kultus, von der Schichtung der heiligen Feueraltäre scheinen, wie aus Kâth. 1 und Maitr. 1,1 (vgl. 6,33) abzunehmen, die anderen Schulen des Yajurveda bei ihren allegorischen Deutungen ausgegangen zu sein. Überall aber sehen wir, wie die rituellen Vorstellungen nur das je nach den Vedaschulen verschiedene Mittel sind, durch welches ein allen gemeinsamer Gedanke in allegorischer Einkleidung zum Ausdrucke gebracht werden soll.

Von andern allegorischen Umdeutungen wollen wir nur noch die der Gâyatrî erwähnen, des dem Range nach ersten vedischen Versmaßes, bestehend aus drei Füßen (dreimal \_\_\_\_\_\_), zu welchen noch ein vierter imaginärer kommt. In dieser vierfüßeigen Form ist die Gâyatrî ein Symbol des gleichfalls vierfüßeigen Brahman. Von dieser Vierfüßeigkeit

des Brahman und ihrem Zusammenhang mit den vier Seelenzuständen, Wachen, Traum, Tiefschlaf und Turiyam, wird noch später zu handeln sein. In der Symbolisierung desselben durch die Gâyatrî gehen die beiden Haupttexte ganz verschiedene Wege. Während nach Chand. 3,12 die Vedarede und alles Gewordene, die Erde, der Leib, das Herz und die Lebensorgane, alle sechs nur den einen, sechsfachen Fuß der Gayatrî ausmachen, und die drei übrigen Füße (mit Berufung auf Rigv. 10,90,3) unsterblich im Himmel sind und als Weltraum, Leibesraum, Herzensraum symbolisiert werden, sind nach Brih. 5,14 gerade umgekehrt drei Füße der Gâyatrî als Welten, Veden und Lebenshauche verkörpert, während nur der vierte (turiya) Fuss transzendent ist und symbolisch in Sonne, Auge, Wahrheit, Kraft und Leben zur Anschauung kommt.

- In dieser Weise suchte man beim Aufkommen der neuen Lehre die überlieferten rituellen Erbstücke zu halten. indem man sie zu Symbolen der Atmanlehre machte. aber ging man weiter und versuchte, die wichtigsten der überkommenen Opferbräuche dadurch zu beseitigen, daß man Ersetzung andere, auf die Atmanlehre bezügliche Zeremonien an ihre Stelle setzte. So werden Brih. 3,1 den vier Priestern (Hotar, Adhvaryu, Udgâtar, Brahmán) die vier kosmischen und die entsprechenden psychischen Erscheinungsformen des Atman (als Feuer und Rede, Sonne und Auge, Wind und Odem, Mond und Manas) substituiert, und an Stelle der üblichen Belohnungen tritt die Einswerdung mit dem im Weltall verwirklichten Âtman. In ähnlicher Weise tritt Chând. 4.16,2 an Stelle des Brahmán sein Manas und an Stelle des Hotar, Adhvaryu und Udgâtar die in ihnen verkörperte Vâc.

von Zere-

Ein anderer Versuch, über den Opferdienst hinauszugelangen, besteht darin, daß man den Menschen selbst und sein Leben als eine Opferhandlung auffaste. So treten Chând. 3.16 an Stelle der drei Somakelterungen die drei Lebensalter des Menschen, und in anderer Weise werden Chand. 3,17 die Hauptakte des Somaopfers durch die Funktionen des Hungerns, Essens, Zeugens usw. ersetzt. Ins Kleinliche wird dieser Gedanke durch Deutung der verschiedenen Organe und Funktionen auf die Requisite und Akte des Opfers verfolgt Mahân. 64 und, noch weiter gehend, Prânâgnihotra-Upanishad 3-4.

Übrigens bleibt es in vielen der aufgezählten Fälle zweifelhaft, ob es sich dabei um eine bloße allegorische Umdeutung des noch bestehenden Opferkultus oder um eine Beseitigung desselben und Ersetzung durch physische und psychische Verhältnisse handelt. Das Letztere ist entschieden der Fall bei der letzten und wichtigsten Erscheinung, die wir hier noch zu besprechen haben, bei der Ersetzung des Agnihotram durch das Prâna-Agnihotram.

Das Agnihotram, bestehend in einer zweimaligen Spende Das Prana-von gekochter Milch, welche jeden Morgen vor Sonnenaufgang und jeden Abend nach Sonnenuntergang ins Feuer gegossen und dadurch den Göttern und nebenbei allen Wesen dargebracht wurde, sollte nach Gründung des Hausstandes das ganze Leben hindurch (yavaj-jivam) betrieben werden. Nachdem nun an die Stelle der Götter der Prâṇa getreten war, welcher in uns allen lebt, suchte man das Agnihotram oder Feueropfer zu ersetzen durch ein Prana-agni-hotram, ein im Feuer des Prâna gespendetes Opfer. Als solches konnte einfach das fortwährende, zur Erhaltung des Lebens (prâna) erforderliche Einatmen und Ausatmen betrachtet werden. Eine erste Spur dieser Vorstellung kann man in den Worten Brih. 1,5,23 finden: "darum soll man nur ein Gelübde befolgen: man soll einatmen und ausatmen und wünschen: «Möge mich nicht das Übel, der Tod packen!»" (Vgl. auch Ait. År. 3,2,6,8.) Entwickelter und mit deutlicher Ablehnung des Agnihotrakultus findet sich dieses "innerliche Agnihotram" (ântaram agnihotram, vgl. auch Kaush. År. 10) Kaush. Up. 2,5: "diese beiden Opferungen [des Einatmens und Redens d. h. Ausatmens\*] sind unendlich, unsterblich; denn man bringt sie das ohne Unterlass im Wachen wie im Schlase. Hingegen die andern Opferungen sind endlich, denn sie bestehen aus Werken. Darum haben die alten Weisen swelche in den Upanishad's auch bei neuen Gedanken so gern als Autorität angerufen

<sup>\*</sup> Vgl. Praçna 4,4: "Die beiden Opfergüsse des Ausatmens und Einatmens".

werden] das Agnihotram nicht geopfert". - Wie hier das Atmen, so konnte auch die Ernährung des eigenen Leibes als ein in dem (Brih. 5,9 dem Agni Vaicvânara gleichgesetzten) Verdauungsfeuer dargebrachtes Opfer aufgefalst und an die Stelle des überlieferten Agnihotram gesetzt werden. Auch hier findet sich die erste Spur des Gedankens Brih. 1,5,2: ,,denn alle Speise, die er [der solches weiß] verzehrt, die reichet er [dem Atman und durch diesen] den Göttern dar". Eine ausgeführte Darstellung dieser neuen Art von Agnihotram findet sich zuerst Chând. 5,19-24. Einer besonders zubereiteten Opfermilch bedarf es nicht mehr: "was ihm von Speise gerade zur Hand kommt, das ist zum Opfer tauglich" (Chând. 5,19,1). Dieselbe wird in dem Ahavaniya-Feuer des Mundes geopfert, indem die fünf Spenden, aus denen dieses dem Prâna dargebrachte Opfer besteht, dem Einhauch, Zwischenhauch, Aushauch, Allhauch, Aufhauch und mittelbar durch diese den entsprechenden fünf Sinnesorganen, fünf Naturgöttern und fünf Weltteilen zugute kommen. (Näheres Upanishad's S. 146 fg.) In einer benachbarten Stelle wird das vor und nach dem Essen übliche Mundausspülen als eine Bekleidung des Prâna mit Wasser aufgefafst (Chând. 5,2,2. vgl. Brih. 16,1,14). Beide Momente, die Ernährung und die Bekleidung des Prâna, werden, mit deutlicher Berufung auf Chând. 5,24, zusammengefalst und mit entsprechenden Sprüchen versehen Maitr. 6,9. Auch nach dieser Stelle scheint das gewöhnliche Agnihotram durch das Prânâgnihotram überflüssig gemacht zu werden (âtman eva yajati), während in dem Nachtrage Maitr. 6,34 beide neben einander bestehen, indem das in seine Rechte wieder eingesetzte Agnihotram als das "offenbar gemachte" Prânâgnihotram aufgefafst wird. Eine letzte Stufe in dieser Entwicklung bezeichnet die Prânâgnihotra-Up. 1-2, welche, wie es scheint (vgl. die Einleitung dort), alle vorher erwähnten Stellen voraussetzt, das gewöhnliche Agnihotram für überflüssig erklärt und für das Prânâgnihotram ein bis ins Einzelne ausgeführtes Ritual vorschreibt.

#### IV. Das Brahman an sich.

#### 1. Vorbemerkung.

Im spätern Vedanta wird das Brahman unter Zusammen- Brahman fassung der drei ihm wesentlichen Bestimmungen als Sacals Sacciddnanda. cidânanda, d. h. als "Seiendes (sat), Geist (cit) und Wonne (ânanda)" bezeichnet. Dieser Name findet sich noch nicht in den Upanishad's, mit Ausnahme der spätesten, und ist auch bei Bâdarâyana und Çankara noch nicht nachzuweisen. Wohl aber können wir in den Upanishad's die Stufen verfolgen, welche zu ihm geführt haben, sofern sich das Nachdenken über Brahman, in dem Maße wie es sich von symbolischen Vorstellungen freimacht, mehr und mehr um diese drei Begriffe konzentriert, wie denn auch hier und da schon eine Zusammenfassung derselben versucht wird. So erklärt Yâjñavalkya am Erste Spu-Schlusse seiner großen Disputation mit neun Unterrednern, Namens in indem er sich an sie alle wendet (Brih. 3,9,28): "Brahman ist den Upanisades. Wonne und Erkenntnis" (vijnanam anandam brahma); und im folgenden Abschnitte (Brih. 4,1), wo derselbe Weise sechs symbolische Vorstellungsformen auf ihren wahren Wert zurückführt, erscheinen als Bestimmungen der göttlichen Wesenheit neben drei andern auch satyam, prajñâ und ânanda. Noch mehr dem Charakter der später üblichen Formel nähert sich Taitt. 2,1, wo es in einem an die Spitze der Entwicklung gestellten Verszitate heifst:

Als Realität, Erkenntnis, unendlich (satyam, jnanam, anantam), Wer so das Brahman kennt,

In der Höhle [des Herzens] verborgen und im höchsten Raume, Der erlangt alle Wünsche

In Gemeinschaft mit Brahman, dem allweisen.

Da hier, zu Eingang der Ânandavallî, eine Hinweisung auf Brahman als ânanda (Wonne) sehr am Platze sein würde, während kein besonderer Anlafs war, das Brahman gerade hier, wo sein Wohnen im Herzen besonders hervorgehoben

wird, als ananta (unendlich) zu bezeichnen, so haben wir (Up. S. 225) die Vermutung aufgestellt, daß anantam wohl ein uralter, nachmals durch die Tradition geheiligter Fehler für ânandam sein möchte, entstanden daraus, dass man die drei Prädikate für Nominative hielt, als welcher ânandam sehr ungewöhnlich ist. Ist dies annehmbar, so würden wir hier das älteste Vorkommen der nachmaligen, berühmten Formel haben. Abgeschwächt wird das Gewicht unserer Gründe allerdings dadurch, dafs wir anscheinend ein Zitat vor uns haben, welches als solches nicht so genau zu dem Inhalte des Folgenden zu stimmen braucht; auch ist schwer zu verstehen, wie bei der Allgemeinheit der Lesung anantam sich daneben eine Tradition des ânandam (in Saccidânanda) erhalten haben sollte. — Eine Zusammenfassung aller vier erwähnten Prädikate findet sich in der schon ziemlich späten Upanishad Sarvopanishatsâra, No. 21 (Up. S. 626), wo das Brahman als "real, Erkenntnis, unendlich, Wonne" (satyam, jñânam, anantam, ânandam brahma, wofür Kodex क mit deutlicher Bezugnahme auf Taitt. 2,1 und Brih. 3,9,28 liest: satyam jñânam anantam brahma, vijñânam ânandam brahma) definiert wird. Es folgt weiter eine Erklärung dieser vier Begriffe, und dann heifst es: "Dasjenige, dessen Merkmal diese vier Wesenheiten [seiend, Erkenntnis, unendlich, Wonnel sind, und welches in Raum, Zeit und Kausalität (deca-kâla-nimitteshu) unwandelbar besteht, heifst der [in tat tvam asi] durch das Wort «das» bezeichnete höchste Erstes Vor- Åtman oder das höchste Brahman". — So sehen wir die Forvon Saccid- mel Sac-cid-ûnunda entstehen, welche als solche (von Taitt. 2,1 abgesehen) zuerst erscheint Nrisinhottaratâp. 4. 6. 7 und Râmapûrvatâp. 92. Râmottaratâp. 2. 4. 5 (Upanishad's S. 787. 791. 793; 817. 820. 823. 826) und in der Folge unzähligemal gebraucht worden ist. Auch wir können dieselbe als Fachwerk benutzen, um unter den Titeln: Brahman als sat, als cit und als ânanda, die wesentlichsten Vorstellungen der Upanishad's zu sammeln. Hierauf wird in diesem Kapitel noch von der widerspruchsvollen Natur des Brahman und von seiner Unerkennbarkeit zu handeln sein.

kommen ânanda.

## 2. Brahman als das Seiende und das Nichtseiende (sat und asat), als die Realität und die Nichtrealität (satyam und asatyam).

Schon Rigy. 10,129,1 (oben I, I, 121) wird mit einem für Brahman jene alte Zeit bewunderungswürdigen Grade philosophischer seiend noch Besonnenheit von dem Urzustande der Dinge, dem Urwesen, also dem Brahman im spätern Sinne, gesagt, damals sei na asad, na u sad "nicht das Nichtseiende, noch auch das Seiende" gewesen. Ersteres nicht, weil ein Nichtseiendes niemals istoder gewesen ist, letzteres nicht, weil die empirische Realität und mit ihr der nur aus ihr abstrahierte Begriff des "Seienden" dem Urwesen abgesprochen werden muß. indes die Metaphysik alle ihre Begriffe und Bezeichnungen der empirischen Realität, auf welche der Kreis unserer Vorstellungen beschränkt ist, zu entnehmen und nur ihren Bedürfnissen entsprechend umzuformen hat, so ist es natürlich, dafs wir im weitern Verlaufe das Prinzip der Dinge, das Brahman, bald als das (nichtempirisch) Seiende, bald als das (empirisch) Nichtseiende bezeichnet sehen. Letzteres geschah schon in zwei oben (I, I, S. 199, 202) vorgeführten Schöpfungsmythen; Catap. Br. 6,1,1,1: "Nichtseiend, fürwahr, war diese Welt am Anfang. Da sagen sie: was war dieses Nichtseiende?" usw., und Taitt. Br. 2,2,9,1: "Diese Welt, fürwahr, war zu Anfang gar nichts. Kein Himmel war, keine Erde, kein Luftraum. Dieses nur nichtseiend Seiende tat einen Wunsch: ich möge sein!" usw. Ebenso in einigen Upanishadstellen: Chând. 3,19,1: "Diese Welt war zu Anfang nichtseiend; dieses [Nichtseiende] war das Seiende. Dasselbige entstand. Da entwickelte sich ein Ei", usw.; und Taitt. 2,7. wo der Vers zitiert wird:

Brahman Nichtseiende.

Nichtseiend war dies zu Anfang; Aus ihm entstand das Seiende. Es schuf sich selbst wohl aus sich selbst, Daher dies "wohlbeschaffen" heifst.

Wie dies zu verstehen, zeigt klärlich das Vorhergehende, wo zunächst der Vers "nichtseiend ist der gleichsam nicht, wer Brahman als nichtseiend weiß" zitiert und dann weiter entwickelt wird, wie Brahman die Welt schafft und ihr als dem

Seienden, Realen gegenübersteht als das (empirisch) Nichtseiende, Nichtreale. "Nachdem er sie geschaffen, ging er in dieselbe ein. Nachdem er in sie eingegangen, war er

Seiendes und Jenseitiges (sat und tyat), Aussprechliches und Unaussprechliches, Gegründetes und Grundloses, Bewufstsein und Unbewufstsein, Realität und Nichtrealität.

Als Realität ward er zu allem, was irgend vorhanden ist; denn dieses nennen sie die Realität (tat satyam iti âcakshate)." In ähnlicher Weise unterscheidet schon Brih. 2,3,1: "Fürwahr, es gibt zwei Formen des Brahman, nämlich:

das Gestaltete und das Ungestaltete, das Sterbliche und das Unsterbliche, das Stehende und das Gehende, das Seiende und das Jenseitige (sat und tyam)".

Diese Stelle macht, trotz des kompilatorischen Charakters des Kapitels, dessen Anfang sie bildet, einen ältern Eindruck, und vielleicht knüpft die Taittirîvastelle an dieselbe an und entwickelt den Gedanken weiter, indem sie in klarer Weise der Welt als dem Seienden, Aussprechlichen, Gegründeten, Bewufsten, Realen gegenüberstellt das Brahman als das Jenseitige, Unaussprechliche, Grundlose, Unbewufste, Nichtreale. Hiermit wird der Streit geschlichtet, der damals die Gemüter bewegen mochte, ob die Welt aus dem Seienden oder dem Nichtseienden entstanden sei, und in welchen die (wohl ältere) Stelle Chând. 6,2,1 einen Einblick gewährt: "Seiend nur, o Teurer, war dieses am Anfang, eines nur und ohne zweites. Zwar sagen einige, nichtseiend sei dieses am Anfang gewesen, eines nur und ohne zweites; aus diesem Nichtseienden sei das Seiende geboren. Aber wie könnte es wohl, o Teurer, also sein? Wie könnte aus dem Nichtseienden das Seiende geboren werden? Seiend also vielmehr, o Teurer, war dieses am Anfang, eines nur und ohne zweites." Entsprechend dieser Stellungnahme wird in der folgenden Entwicklung Chând. 6 das Brahman in der Regel sat "das Seiende" oder satyam "die Realität" genannt.

Brahman als das Seiende.

Ähnlich wie sat wird auch das Wort satyam (Realität) in Brahman als satyam. dieser doppelten Bedeutung gebraucht. Während dasselbe in dem ehen erwähnten Abschnitte Chând, 6 das Brahman bedeutet (so namentlich in der berühmten Formel: tat satuam, sa âtmâ, tat tvam asi) und in eben dieser Bedeutung auch Brih. 5,4 erscheint, so ist hingegen in derselben Upanishad Brih, 2,1,20 (= 2.3.6) satuam die empirische Realität, und Brahman ist im Gegensatze zu derselben satyasya satyam, dasjenige, was an dieser Realität das allein wahrhaft Reale ist: "Sein Geheimname (uvanishad) ist «die Realität der Realität»; nämlich die Lebensgeister (prânâle) sind die Realität, und er ist ihre Rea-Dieselben Worte kehren wieder Brih. 2,3,6; daß sie hier entlehnt sind (wie wir schon Up. S. 413 vermuteten), ergibt sich auch daraus, dass die Erwähnung der empirischen Realität als "die Lebensgeister" (prânâh) nur Brih. 2,1,20, nicht Brih. 2,3,6 durch das Vorhergehende gerechtfertigt war. - Ebenso wie in diesen Stellen, bedeutet satyam die empirische Realität Brih. 1,6,3: "Dasselbige ist das Unsterbliche, verhüllt durch die Realität (amritum satyena channam); der Prâna nämlich ist das Unsterbliche, Name und Gestalt sind die Realität; durch diese ist jener Prâna verhüllt". Die Worte amritam satuena channam scheinen eine jener alten, von ihrer Erklärung begleiteten Geheimformeln zu sein, in denen wir schon oben (S. 20) die älteste Gestalt der Upanishad's vermuteten. Da der Gegensatz von satua (wahr) gewöhnlich anrita (unwahr) ist, so ist es wohl denkbar, dass die Formel in anderer Überlieferung die Form anritam satyena channam annahm. Diese würde das sonderbare Spiel erklären, welches Brih. 5,5,1 mit dem Worte satyam getrieben wird: "Dasselbige besteht aus den drei Silben satyam; die eine Silbe ist sa, die andre ist ti, die dritte Silbe ist yam. Die erste und die letzte Silbe sind die Wahrheit (satyam), in der Mitte ist die Unwahrheit (anritam); diese Unwahrheit ist an beiden Seiten von der Wahrheit eingefalst (anritam ubhayatah satyena parigrihîtam); dadurch wird sie zu einem wahrheitlichen Sein" (durch Brahman erhält die Welt ihre Realität). In anderer Weise werden Chând. 8.3.5 die drei Silben sa als das Unsterbliche, ti als das Sterbliche und yam als der Zusammenschlufs

satyasya satyam.

amritam satuena channam.

anritan satyena channam. (yam, yacchati) beider gedeutet, und wieder anders wird Kaush. 1.6 in dem Worte satyam die Silbe -tyam auf die Götter und Lebenshauche (die äußere und innere Natur) und die Silbe sat- auf das von Göttern und Lebenshauchen verschiedene (über sie erhabene) "Seiende" bezogen.

Brahman über Seien. des und Nichtseien-

Für die spätern Upanishad's hat die Streitfrage, ob Brahman das (nichtempirisch) Seiende oder das (empirisch) Nichtdes erhaben seiende sei, keine Bedeutung mehr. Das Brahman ist, wie über alle Gegensätze, so auch über diesen erhaben; es ist "nicht seiend noch nichtseiend" (Cvet. 4,18), es ist "höher als was ist und nicht ist" (Mund. 2,2,1), es befast in sich die empirische Realität, das Reich des Nichtwissens, und die ewige Realität, das Reich des Wissens, Cvet. 5,1:

> Zwei sind im ewig, endlos, höchsten Brahman Latent enthalten, Wissen und Nichtwissen; Vergänglich ist Nichtwissen, ewig Wissen, Doch der als Herr verhängt sie, ist der Andre.

# 3. Brahman als Bewufstsein, Denken (cit).

Irrtum des liamus.

Der Begriff des Atman wies darauf hin, dass man das Intellektua- Prinzip der Dinge zunächst und vor allem zu suchen habe im eignen Innern. Das Innere des Menschen ist aber nicht in derselben Weise zugänglich wie sein Äußeres. Während die äußere Erscheinung als der Leib mit allen seinen Organen und Funktionen deutlich vorliegt und sowohl nach der äußern Gestalt wie nach dem innern Zusammenspiel der Knochen und Bänder, der Sehnen, Muskeln und Nerven der Betrachtung allseitig offen steht, so ist die Erkenntnis unseres Innern eine sehr beschränkte und einseitige. Wir können nicht den Leib, wie wir ihn von außen anschauen, so in dem ganzen Bestande seiner Organe und ihrer Funktionen von innen unmittelbar fühlen. Vielmehr gleicht unser Inneres einem großen Hause mit vielen Abteilungen, Gängen und Kammern, von welchem nur ein Teil durch das im obern Stockwerke brennende Licht erhellt wird, während alles übrige im Dunkeln bleibt, aber darum nicht weniger real und vorhanden ist. Beim ersten

Eintritt in ein solches Haus konnte leicht der Irrtum entstehen. daß das Licht den Mittelpunkt des Hauses bilde, daß sich dessen Räumlichkeiten nur so weit erstreckten, wie die Beleuchtung durch jenes Licht reichte, und daß alles Übrige, da es nicht sichtbar war, für gar nicht vorhanden gehalten wurde. Hierauf beruht es, dass der philosophierende Menschengeist in Indien, Griechenland und der Neuzeit in merkwürdiger Übereinstimmung einem Irrtume verfallen ist, den wir am kürzesten durch das Wort Intellektualismus bezeichnen können, und welcher darin besteht, zu glauben, daß das innerste Wesen des Menschen und der Welt, das Brahman, das Prinzip, die Gottheit, irgendwelche Ähnlichkeit oder Analogie oder Identität haben könne mit dem, was wir als Bewufstsein, als Gedanke, als Geist hier "hinter des Menschen alberner Stirn" vorfinden. - Doch, wie man auch immer über den Wert dieser Vorstellung urteilen mag, jedenfalls wird die ganze philosophische Entwicklung von Platon und Aristoteles an bis auf die Gegenwart mit wenigen Ausnahmen beherrscht von dem Gedanken, daß das Wesen der Seele und, in Zusammenhang damit, das Wesen Gottes als etwas dem menschlichen Denken Verwandtes oder Analoges, als Vernunft, als Geist, als Intelligenz zu denken sei. Und wie in der abendländischen Philosophie der Ursprung dieses Gedankens sich bis zu Xenophanes (οῦλος δρᾶ, οῦλος δὲ νοεῖ, οῦλος δέ τ' ἀχούει) und Parmenides (τωὐτὸν δ' ἐστὶ νοεῖν τε καὶ ούνεκέν ἐστι νότιμα) zurückverfolgen läfst, so ist es in Indien Yâjñavalkya, an dessen Namen sich, wenn nicht die erste Urheberschaft, so doch die hauptsächlichste Vertretung ebendesselben Gedankens knüpft; alle seine in der Brihadâranyaka-Upanishad vorgetragenen Anschauungen konvergieren in der Überzeugung, dass das Brahman, der Atman, das Subjekt des Erkennens in uns (und eben darum, wie wir später Der Atman sehen werden, unerkennbar) sei.

So wird er Brih. 3,4 von Ushasta aufgefordert, "das im-nach Yaiñamanente, nicht transzendente Brahman, welches als Seele allem innerlich ist" zu erklären. Er weist als Antwort auf die Seele hin, welche durch Einhauch, Aushauch, Zwischenhauch, Aufhauch sich als Lebensprinzip in der Erfahrung betätigt. Auf die Einwendung, dass damit nur auf die Sache hingedeutet,

nicht aber eine Erklärung derselben gegeben sei, erwidert er: "Nicht sehen kannst du den Seher des Sehens, nicht hören kannst du den Hörer des Hörens, nicht verstehen kannst du den Versteher des Verstehens, nicht erkennen kannst du den Erkenner des Erkennens. Er ist deine Seele, die allem innerlich ist." Und zur Bestätigung, daß das von ihm hier gekennzeichnete Subjekt des Erkennens nicht nur das Wesen der Seele, sondern, in und mit ihr, das Wesen der Gottheit ausmacht, fügt er hinzu: "Was von ihm verschieden, das ist leidvoll".

Darum beschliefst er Brih. 3,8,11 seine Schilderung des allmächtigen, den Raum und mit ihm die ganze Welt in sich tragenden und durchwaltenden Wesens mit den Worten: "Wahrlich, o Gårgî, dieses Unvergängliche ist sehend nicht gesehen, hörend nicht gehört, verstehend nicht verstanden, erkennend nicht erkannt. Nicht gibt es außer ihm ein Sehendes, nicht gibt es außer ihm ein Hörendes, nicht gibt es außer ihm ein Erkennendes. — Fürwahr, in diesem Unvergänglichen ist der Raum eingewoben und verwoben, o Gårgì." (Er haftet, nach Kant, dem Subjekt des Erkennens an.)

In seiner Belehrung der Maitreyî, Brih. 2,4,11, vergleicht Yâjñavalkya den Âtman mit dem Ozean. Wie dieser der Einigungsort aller Gewässer ist, so ist der Åtman als Auge der Einigungsort aller Gestalten, als Ohr aller Töne, als Nase aller Gerüche, usw. Für die Richtigkeit unserer Auffassung dieser Stelle mag zunächst Brih. 1,4,7 sprechen: "als atmend heifst er Atem, als redend Rede, als sehend Auge, als hörend Ohr, als verstehend Verstand; alle diese sind nur Namen für seine Wirkungen"; - sowie Chând. 8,12,4: "Wenn das Auge sich richtet auf den Weltraum, so ist er der Geist im Auge, das Auge [selbst] dient [nur] zum Sehen; und wer da riechen will, das ist der Åtman, die Nase dient nur zum Geruche; und wer da reden will, das ist der Åtman, die Stimme dient nur zum Reden; und wer da hören will, das ist der Âtman, das Ohr dient nur zum Hören; und wer da verstehen will, das ist der Åtman, der Verstand ist sein göttliches Auge; mit diesem göttlichen Auge, dem Verstande, erschaut er jene

Genüsse und freut sich ihrer." Wenn man erwägt, dafs dieser Gedanke sich hier an das Vorhergehende ziemlich unvermittelt anschliefst und überhaupt im Gedankenkreise der Chândogya vereinzelt dasteht, während er für Yâjñavalkya den Mittelpunkt all seines Denkens bildet, so wird wahrscheinlich, dafs er von dort her entlehnt ist. Dasselbe dürfte gelten von der ganzen Entwicklung, Kaush. 3, welche die Abhängigkeit der Sinnesobjekte von den Sinnesorganen und dieser wiederum von dem (immer wieder aufs neue mit dem Prâṇa für identisch erklärten) Prajñâtman, dem "Bewufstseinselbst" im einzelnen durchführt, wobei es Kaush. 3,4 in nahem Anklang an obige Stelle heißt: "Als Auge werden in ihn alle Gestalten hineingeschüttet, durch das Auge erlangt er alle Gestalten; als Ohr werden in ihn alle Töne hineingeschüttet, durch das Ohr erlangt er alle Töne" usw.

Am grofsartigsten entwickelt Yâjñavalkya seine Theorie von dem Atman als dem in Wachen, Traum, Tiefschlaf, Tod, Seelenwanderung und Erlösung unwandelbar beharrenden Subjekte des Erkennens in dem unvergleichlichen Abschnitte Brih. 4,3-4. Hier wirft der König Janaka zunächst die Frage auf: "Was dient dem Menschen als Licht?" -Yâjñavalkya gibt eine ausweichende Antwort: die Sonne dient ihm als Licht. — Aber wenn sie untergegangen? — Der Mond. — Und wenn auch dieser untergegangen? — Das Feuer. - Und wenn auch dieses erloschen? - Die Stimme. - Und wenn auch diese verstummt ist? - ,.Dann dient er sich selbst (âtman) als Licht." — "Was ist das für ein Selbst?" — "Es ist unter den Lebensorganen der aus Erkenntnis bestehende, in dem Herzen innerlich leuchtende Geist." Weiter wird geschildert, wie dieser Geist, derselbe bleibend, im Wachen und Traume diese Welt, im Tiefschlaf und Tod die Brahmanwelt durchwandert; wie er im Wachen das Gute und Böse dieser Welt schaut, ohne davon berührt zu werden, "denn diesem Geiste haftet nichts an" (das Subjekt des Erkennens steht allem Objektiven als ein Anderes gegenüber); wie er im Traume sich selbst eine Welt aufbaut, "denn er ist der Schöpfer"; wie er endlich im tiefen, traumlosen Schlafe, von dem erkenntnisartigen Selbste, prâjña âtman, d. h. dem

absoluten Subjekte des Erkennens, umschlungen, kein Bewufstsein von Obiekten hat und doch nicht unbewufst ist: "wenn er dann nicht sieht, so ist er doch sehend, obschon er nicht sieht; denn für den Sehenden ist keine Unterbrechung des Sehens, weil er unvergänglich ist; aber es ist kein zweites aufser ihm, kein anderes, von ihm verschiedenes, das er sehen könnte" (Brih. 4,2,23). Vgl. die verwandte Stelle, Brih. 2,1,17-20. nach welcher beim Einschlafen alle Prâna's (Auge, Ohr usw.) in den Atman eingehen, und beim Erwachen, wie Funken aus dem Feuer, alle Lebensgeister, Welten, Götter und Wesen aus ihm wieder entspringen. — Weiter schildert die obige Stelle Brih. 4,4,1 fg., wie beim Tode alle Lebenskräfte sich um das Subjekt des Erkennens scharen, um mit ihm zu neuer Verkörperung auszuziehen: "weil er eins geworden ist, darum siehet er nicht, wie sie sagen" (in Wahrheit bleibt er stets sehend); und wie endlich nach erlangter Erlösung der Leib wie eine Schlangenhaut abgestreift wird, "aber das Körperlose, das Unsterbliche, das Leben ist lauter Brahman, ist lauter Licht" (d. h. Subjekt des Erkennens). "Wahrlich", heifst es zum Schlufs, "dieses große, ungeborne Selbst ist unter den Lebensorganen jener aus Erkenntnis Bestehende." -Ihren schärfsten Ausdruck findet diese, den Ideenkreis des Yâjñavalkya beherrschende, Identität des Brahman mit dem Subjekte des Erkennens in einer (allerdings späteren) Modifikation des (Brih. 2,4,12 in ursprünglicher Form erhaltenen) Bildes vom Salzklumpen Brih. 4,5,13: "Mit diesem ist es wie mit einem Salzklumpen, der kein [unterschiedliches] Inneres oder Äufseres hat, sondern durch und durch ganz aus Geschmack besteht; — also, fürwahr, hat auch dieser Atman kein [unterschiedliches] Inneres oder Äufseres, sondern besteht durch und durch ganz aus Erkenntnis".

nens nach spätern Texten

Wie tief dieser Yâjñavalkyagedanke von Brahman als dem Der Âtman Wie der dieser Lagnavana, agsandlagen als Subjekt Subjekte des Erkennens gewirkt hat, sehen wir daran, dafs er die ganze folgende Entwicklung beherrscht, wie wir noch in der Kürze nachweisen wollen.

> Zunächst ist hier zu erinnern an die Bezeichnung des Brahman als "das Licht der Lichter" (jyotishâm jyotis, Brih. 4,4,16 und von dort übernommen Mund. 2,2,9. Bhag. G. 13,17);

dieser Ausdruck ist nichts anderes als eine Zusammenfassung des oben entwickelten Gedankens, dass der Atman, wenn Sonne, Mond und Feuer nicht mehr leuchten, selbst sein Licht ist. Hier findet auch der herrliche, dreimal bei verschiedenen Schulen (Kâth. 5,15. Cvet. 6,14. Mund. 2,2,10) vorkommende Vers seine Erklärung:

> Dort leuchtet nicht die Sonne, nicht Mond noch Sternenglanz. Noch jene Blitze, geschweige irdisch Feuer. Ihm, der allein glänzt, nachglänzt alles andre, Die ganze Welt erglänzt von seinem Glanze.

Seine ursprüngliche Stellung ist in der Kâthaka-Upanishad (vgl. Up. S. 308, 289, 554), welche auch sonst mehrfach (vgl. Kâth. 4,3-5. 5,8) ihre Abhängigkeit von Brih. 4,3-4 bekundet. - Von Chând. 8,12,4 war schon oben die Rede; und wenn es in der berühmten Stelle Chând. 8,3,4 und 8,12,3 (vgl. Maitr. 2,2. Brahma-Up. 1, S. 681) heifst, die Seele im Tiefschlafe erhebe sich aus diesem Leibe, gehe ein in das höchste Licht (param jyotis) und trete dadurch hervor in eigner Gestalt, so dürfte in der eigentümlichen Bezeichnung des Brahman als param juotis eine Rückerinnerung an den Gedanken Yâjñavalkya's von dem Âtman, welcher als Subjekt des Erkennens sein eigenes Licht ist, liegen.

Naheliegend und auch in Indien althergebracht ist die Der ewige Auffassung der göttlichen Welt als eines ewigen Lichtreiches Brahman. im Gegensatz zu der Finsternis dieser Erde (vgl. die Brih. 1,3,28. Chând. 3,17,6 zitierten Sprüche). Diese Vorstellung verschmolz weiterhin mit dem philosophischen Gedanken, daß der Atman als Subjekt des Erkennens sein eignes Licht ist, zu der oft vorkommenden Anschauung von dem ewigen Tage des Brahman. So vielleicht schon Chând. 3,11, wo geschildert wird, wie die Sonne nach Ablauf von einunddreißig Weltperioden "nicht mehr aufgehen noch untergehen, sondern nur und allein in der Mitte stehen bleiben" wird, wie aber für den Wissenden dieser Zustand schon jetzt erreicht ist, so dass es für ihn ein für allemal Tag ist (sakyid-divâ ha eva asmai bhavati). Ferner Chând. 8,4,2, wo Brahman einer Brücke verglichen wird: "Darum, fürwahr, auch die Nacht, wenn sie

über diese Brücke gehet, wandelt sich in Tag, denn einmal für immer licht (sakyid-vibhâta) ist diese Brahmanwelt" (die im Herzen ist). Hierauf beruhen die folgenden Stellen; Cvet. 4,18: ,,das Dunkel weicht, nun ist nicht Tag noch Nacht mehr"; - Maitr. 6,24: "indem man die Finsternis [des Nichtwissens] durchbohrt, gelangt man zu dem nicht mit Finsternis Behafteten; und wer so das mit ihr Behaftete durchbohrt hat. der hat geschaut, einem schimmernden Funkenkreise vergleichbar, das sonnenfarbige, krafterfüllte, finsternisjenseitige Brahman, welches in jener Sonne, sowie im Monde, im Feuer. im Blitze erglänzt"; - Nådabindu 17: die Meditation von Om führt zuhöchst "zum ew'gen Tage des Brahman, aus dem der Lichter Ursprung ist"; - Kanthaçruti 2 (Up. S. 699): "für ihn (den Sannyâsin) gibt es nicht Tag und Nacht; darum ist auch von dem Rishi gesagt worden (Chând. 3,11,3) «denn es ist ein für allemal Tag»"; — Gaudapâda (zur Mândûkya) 3,35: im Yoga wird der Geist "ganz nur Erkenntnislicht, das ew'ge, schlaf- und traumlose, das ohne Namen und Gestalt, mit eins aufleuchtend (Chând. 8,4,1), allwissend, — ihm gilt keine Verehrung mehr!" — und ib. 4.81; "das schlummerlose, traumlose Ew'ge ist dann sich selber Licht (Brih. 4,3,14. Kâth. 5,15); für immer Licht (Chând. 8,4,1) ist dies Wesen, ist diese Wesenheit an sich".

Dafs der Atman das Subjekt des Erkennens in uns und somit kein Objekt der Verehrung sei, wird auch in den Eingangsversen der Kena-Upanishad eingeschärft. Hier wird, im Anschluß an einen, in zwei sehr abweichenden Formen Brih. 4,4,18 und Kena 2 vorliegenden Vers, welcher fordert. dafs man das Auge nur als Auge, das Ohr nur als Ohr usw. erkennen (Brih. 4,4,18) und als blofse Werkzeuge dahinten lassen solle (Kena 2, vgl. zur Erläuterung Chând. 8,12,4. Kaush. 3,8), weiter entwickelt, dafs Rede, Gedanke, Auge. Ohr und Geruchsinn nicht dazu verhelfen, das Brahman wahrzunehmen, sondern selbst erst, als Objekte, von Brahman als dem Subjekt wahrgenommen werden (Kena 2-8).

Die Überzeugung, dass der Atman das Subjekt des Ersetzung der prajäd mit kennens sei, hat schliefslich auch in den Rigvedaschulen Eingang gefunden, wiewohl dieselben den Âtman vorwiegend als den Prâna oder Purusha (im Sinne von Rigy. 10,90) zu verherrlichen pflegen. Hieran schliefst sich, Ait. 3, ziemlich unvermittelt, die Lehre, daß der Atman nicht dasjenige sei, womit man sieht, hört, riecht, redet, schmeckt (das Sinnesorgan), sondern nur und allein das Bewußstsein (prajna): "Was dieses Herz und Manas ist, das Überdenken, Ausdenken, Bedenken, Erdenken, Verstand, Einsicht, Entschlufs, Absicht, Verlangen, Leidenschaft, Erinnerung, Vorstellung, Kraft, Leben, Liebe, Wille, - diese alle sind Namen des Bewufstseins". Alle Götter, alle Elemente, alle Wesen, "dieses alles ist vom Bewufstsein gelenkt, im Bewufstsein gegründet; vom Bewufstsein gelenkt ist diese Welt, das Bewufstsein ist ihr Grund, das Bewufstsein ist Brahman".

Etwas anders verfährt die zweite der Rigvedaschulen, Kaush. 3 und 4. Hier wird die hergebrachte Anschauung des Brahman als Prâna mit der neuen Erkenntnis des Brahman als Prajñâtman (Bewufstseinselbst) dadurch verschmolzen, dafs in einer trefflichen Nachweisung der Abhängigkeit aller Sinnendinge und Organe vom Bewufstsein immerfort die Behauptung wiederholt wird: "was der Prâna ist, das ist die Prajñâ, und was die Prajñâ ist, das ist der Prâna". — Diese Gleichsetzung so heterogener Begriffe scheint zu beweisen, dass die Lehre vom Brahman als Subjekt des Erkennens (prajūá) bei den Kaushîtakin's, und so wohl auch bei den Aitareyin's, auf Entlehnung beruht und mutmafslich aus dem Gedankenkreise des Yâjñavalkya herübergenommen ist.

In der spätern Philosophie hat diese Lehre sich zu der Der Atman verbreiteten Auffassung des Brahman oder Atman als des als säkshen. "Zuschauers" (sâkshin) gestaltet, welche sich, vielleicht im Anschlufs an Brih. 4,3,32 (salila), zuerst findet Cvet. 6,11 (sâkshin) und Praçna 6,5 (paridrashtar); weitere Nachweisungen sind im Upanishad-Index unter dem Worte "Zuschauer" gegeben.

## 4. Brahman als Wonne (ânanda).

Es ist dem tieferen religiösen Bewufstsein wesentlich, das Uber den irdische Leben nicht als Selbstzweck, sondern als blofses Mittel anzusehen, durch welches wir unserer wahren Bestimmung

entgegenreifen sollen. Daher die drei großen Religionen der Menschheit, Brahmanismus, Buddhismus und Christentum, wie

auch die das Christentum in seiner reinsten Gestalt vertretende Philosophie Schopenhauers, übereinstimmen in der Lehre, daß das höchste Ziel unserer Bestrebungen die Erlösung aus diesem Dasein ist. Diese Anschauung setzt voraus, daß das Erdendasein ein Zustand ist, aus dem wir einer Erlösung bedürfen. und insofern eine Auffassung desselben, welche man kurz und gut als den Pessimismus bezeichnet hat, - wiewohl sich neuerdings die Sensationsphilosophie dieses Wortes bemächtigt und damit ein so frivoles Spiel getrieben hat, dass man sich fast scheut, dasselbe noch weiter zu gebrauchen. Berechtigt ist die pessimistische Anschauung des Lebens nur insoweit. als sie die Voraussetzung der Erlösungslehre ist, insoweit also, als sie z. B. auch dem echten und ursprünglichen Christentum eigen ist: δ κόσμος όλος ἐν τῷ πονηρῷ κεῖται (1 Joh. 5,19). In diesem Sinne ist der Pessimismus auch die stillschweigende Grundanschauung der Upanishadlehre; und die später aus ihr hervorgegangenen Systeme des Buddhismus und der Sâñkhyaphilosophie, wie auch schon gewisse jüngere Upanishad's, verweilen, wie später zu zeigen sein wird, mit Vorliebe bei diesem Thema; denn die Leute hören es gern, wenn man ihnen von ihren Leiden erzählt. Im Gegensatze zu ihnen begnügen sich die älteren Upanishad's, in diskreter und sozusagen keuscher Weise gelegentlich an die leidvolle und das Verlangen nach Erlösung weckende Beschaffenheit des Daseins zu erinnern. was nirgendwo besser und würdiger geschieht, als durch die sinnschweren, eine Welt von Erfahrungen zusammendrängenden Worte (Brih. 3,4,2. 3,5,1. 3,7,23): ato 'nyad ârtam "was von ihm verschieden, das ist leidvoll". - Im Gegensatze zu allem von ihm Verschiedenen und daher Leidvollen wird das Brahman an einer der Stellen, wo diese Formel vorkommt. bezeichnet als dasjenige, welches "den Hunger und den Durst, das Wehe und den Wahn, das Alter und den Tod überschreitet" (Brih. 3,5,1), oder, nach andern Stellen, als "das

Selbst (âtman), das sündlose, frei vom Alter, frei vom Tode und frei vom Leiden, ohne Hunger und ohne Durst" (Chând. 8,1,5. 8,7,1); — "sein Name ist «Hoch», denn hoch über

Der indische Pessimismus.

man leidlos.

allem Übel ist er" (Chând. 1,6,7), usw. — Alle diese, häufig wiederkehrenden, Schilderungen werden zusammengefast in der Bezeichnung des Brahman als ananda "die Wonne".

Dass die Götter, im Gegensatze zu der leidenden Menschenist ananda. welt, eine ungetrübte Seligkeit genießen, ist wohl eine allen Völkern gemeinsame Anschauung. Im Gegensatze dazu gilt in den Upanishad's die Wonne nicht als eine Eigenschaft, ein Zustand des Brahman, sondern als dessen eigenstes Wesen; das Brahman ist nicht anandin, Wonne besitzend, sondern ânanda, die Wonne selbst. Diese Identifikation von Brahman und ananda wird vermittelt durch die Anschauung, dass der tiefe, traumlose Schlaf einerseits, durch die Aufhebung des Gegensatzes von Subjekt und Objekt, die in ihm stattfindet, eine vorübergehende Einswerdung mit Brahman, anderseits aber, wegen der Aufhebung aller Leiden in ihm, als eine keiner Steigerung fähige Wonne bezeichnet wird. (Vgl. Platon, Wonne des Apol. p. 40 D, wo Sokrates von der Nacht redet, ἐν ἦ οὕτω κατέδαρθεν, ωςτε μηδ' όναρ ίδεῖν, und meint, dass auch der König von Persien nicht viele Tage und Nächte hätte, die dieser am Glück gleichkämen, und Shakespeare, Hamlet 3,1: and by a sleep to say we end The heart-ache and the thousand natural shocks That flesh is heir to, — 'tis a consummation Devoutly to be wish'd.) Wir wollen jetzt nachweisen, wie in diesen Vorstellungen die Auffassung des Brahman als Wonne ursprünglich wurzelt. Auch hier nimmt die Führung das Brihadâranyakam.

schlafes.

Brih. 2,1,19: "Aber wenn er im Tiefschlafe ist, wenn er sich keines Dinges bewufst ist, dann sind da die Hitah (die Wohltätigen) genannten Adern, deren sich zweiundsiebzigtausend vom Herzen aus in dem Perikardium verbreiten; in diese schlüpft er hinein und ruht in dem Perikardium; und wie ein Jüngling oder ein großer König oder ein großer Brahmane, ein Übermaß von Wonne (atighnîm ânandasya) genießend, ruht, also ruht dann auch er". — Diese Stelle (wie auch die Parallelstelle Kaush. 4,19) scheint zurückzugehen auf die ausführliche Schilderung des Tiefschlafes Brih. 4,3,19-33, welche noch nicht die Zahl der Adern bestimmt, in der Überbietung der Wonnen 4,3,33 den Schlüssel zu dem atighnîm

ânandasya bietet und im ganzen (von den Interpolationen abgesehen) den Eindruck höchster Ursprünglichkeit macht. Hier wird, nach Bezeichnung des Tiefschlafes als des Zustandes, "wo er, eingeschlafen, keine Begierde mehr empfindet und kein Traumbild schaut", und nach Erwähnung der Adern, der Übergang von dem Traumbewufstsein zu dem Tiefschlafbewufstsein - von dem Bewufstsein, dieses und jenes zu sein, zu dem Bewufstsein, alles zu sein (aham eva idam sarvo 'smi), wodurch Subjekt und Objekt zusammenfallen -- geschildert, und sodann heifst es: "Das ist die Wesensform desselben, in der er über das Verlangen erhaben, vom Übel frei und ohne Furcht ist. Denn so wie einer, von einem geliebten Weibe umschlungen [der ursprüngliche Sinn von ananda], kein Bewufstsein hat, von dem was aufsen oder innen ist, so auch hat der Geist, von dem erkenntnisartigen Selbste (prâjūena âtmanâ, d. i. dem Brahman) umschlungen, kein Bewufstsein von dem was aufsen oder innen ist. Das ist die Wesensform desselben, in der er gestillten Verlangens, selbst sein Verlangen, ohne Verlangen ist und von Kummer geschieden. Dann ist der Vater nicht Vater und die Mutter nicht Mutter, die Welten sind nicht Welten, die Götter nicht Götter, die Veden nicht Veden" usw., alle Gegensätze haben aufgehört, "dann ist Unberührtheit vom Guten und Unberührtheit vom Bösen, dann hat er überwunden alle Qualen seines Herzens". Dieser Zustand wird dann weiter geschildert als der eines reinen Erkennens, objektlosen Subjektseins (vgl. die νόησις νοήσεως), und dann heist es: "Dieses ist sein höchstes Ziel, dieses ist sein höchstes Glück, dieses ist seine höchste Welt, dieses ist seine höchste Wonne; durch ein kleines Teilchen nur dieser Wonne haben ihr Leben die andern Kreaturen". Zur Erläuterung dieses Satzes (und daher hier wohl ursprünglich und Taitt. 2,8 von hier entlehnt und noch weiter getrieben) wird schliefslich durch eine Steigerung durch sechs (Taitt. 2,8 zehn) Stufen hindurch gezeigt, wie die höchste menschliche Wonne nur ein Billionstel (Taitt. 2,8 ein Hunderttrillionstel) von einer Wonne in der Brahmanwelt (Taitt. 2,8 von einer Wonne des Brahman) ist; "und dieses ist die höchste Wonne, dieses ist die Brahmanwelt" (die im Herzen ist).

In dieser Brihadâranyakastelle haben wir deutlich die Ent- Der Tiefstehung der Lehre von Brahman als Wonne vor Augen. Die Grund der ganze Stelle handelt vom Tiefschlafe und schildert denselben Brahman einerseits als eine Einswerdung mit Brahman, anderseits als einen Zustand höchster, unüberbietbarer Wonne, bis dann in den Schlufsworten: "dieses ist die höchste Wonne, dieses ist die Brahmanwelt" die Identifikation von Brahman und Wonne sich vollzieht. Denn daß unter der "Brahmanwelt" nicht die Welt des Brahman, sondern Brahman als Welt (nicht brahmano lokah, sondern bruhma eva lokah) zu verstehen ist, bemerkt schon der Kommentator p. 815,5 und 915,7 mit Recht. Hiernach scheint die ganze Lehre von Brahman als Wonne auf dieser Stelle, in welcher wir ihre Genesis beobachten können, ursprünglich zu beruhen (daß alle Götter ânanda-âtmânah seien, wie schon Catap. Br. 10,3,5,13 gesagt wird, ist doch noch etwas anderes), und die Betrachtung der übrigen, diese Lehre enthaltenden Stellen läfst als wohl möglich erscheinen, daß sie alle aus unserer Stelle, Brih. 4,3,19-33, geschöpft haben. Von Brih. 2,1,19 (und Kaush. 4,19) war schon oben die Rede. In der Chândogya-Upanishad kommt das Wort ânanda nicht vor; aber wenn es Chând. 4,10,5 heifst: "Brahman ist Leben (prâna), Brahman ist Freude (kam), Brahman ist Weite (kham)", so steht hier kham für âkâça und kam für ananda, und die äufserliche Gleichsetzung der drei Begriffe prâna, ânanda, âkâça macht den Eindruck eines sekundären Vermittlungsversuches. Auch Chând. 7,23, wo die Lust (sukham, hier = ânanda) 'dem Bhûman gleichgesetzt wird (yo vai bhûmâ tat sukham), läfst durch die folgende Schilderung des Bhûman als objektloses Subjekt des Erkennens eine Abhängigkeit von dem Gedankenkreise des Yâjñavalkya vermuten. - Die Kaushitaki-Upanishad feiert, wie oben besprochen, Brahman als den mit der Prajña gleichgesetzten Prana und gebraucht das Wort anunda dabei nur in der ursprünglichen Bedeutung "Geschlechtslust". Um so auffallender ist es, daß Kaush. 3,8, nachdem es noch soeben hiefs, man solle nicht nach ânanda fragen, sondern nach dem ânandasya vijnâtar, gleich darauf gesagt wird: "dieser Prâna ist aber der Prajnatman, ist Wonne (ânanda), ist nichtalternd, ist unsterblich".

als Wonne.

Hier ist die Entlehnung des Wortes ananda aus einem andern Gedankenkreise wohl unverkennbar.

Der ananda-

Die große Hauptstelle für Brahman als Wonne ist die maya Atman, Anandavallî, Taitt. 2 (Taitt. 3 ist nur eine Nachbildung), wo der annamaya, prânamaya, manomaya und vijnânamaya Âtman als blofse Schalen abgelöst werden, um zum ânandamaya Âtman als Kern durchzudringen. Von diesem aus Wonne bestehenden Âtman heisst es sodann: "An ihm ist Liebes das Haupt, Freude die rechte Seite, Freudigkeit die linke Seite, Wonne der Rumpf, Brahman das Unterteil, das Fundament". Das Brahman, welches hier als Fundament des wonneartigen Selbstes bezeichnet wird, ist ursprünglich ein Nichtseiendes (d. h. nur metaphysisch Seiendes) und schafft, wie weiter gesagt wird, sich selbst aus sich selbst, daher es ein Wohlbeschaffenes heifst. "Was dieses Wohlbeschaffene ist, fürwahr, das ist die Essenz. Denn wenn einer diese Essenz empfängt, so wird er wonnevoll. Denn wer könnte atmen, wer leben, wenn in dem Âkâça [dem Leeren, daraus die Welt entstanden] nicht jene Wonne wäre. Denn er ist es, der die Wonne schaffet. Denn wenn einer in jenem Unsichtbaren, Unrealen, Unaussprechlichen, Unergründlichen den Frieden, den Standort findet, alsdann ist er zum Frieden gelangt." Weiter wird davor gewarnt, den Erkenntnisdrang zu weit zu treiben und in dem wonneartigen Selbste noch einen Unterschied von Subjekt und Objekt zu machen, wodurch man wieder dem Bereiche der Furcht verfallen würde, und dann folgt Taitt. 2,8 mit dem Titel: "Dieses ist die Betrachtung über die Wonne (ânandasya mîmânsâ)" dieselbe Potenzierung der Wonnen, die wir schon aus Brih. 4,3,33 kennen, wo sie naturgemäß als Erläuterung des vorhergehenden Satzes steht, während sie Taitt. 2,8 unter besonderm Titel und ohne solchen Anschlufs an das Vorhergehende auftritt. Dieser Umstand, sowie die Vermehrung der Potenzierung von sechs Gliedern auf zehn und manche Einzelheiten machen es wahrscheinlich, dass beide Texte nicht einer gemeinsamen Quelle entstammen, sondern daß Taitt. 2,8 direkt auf Brih. 4,3,33 beruht. Ist dies annehmbar, so dürfte Taitt. 2 als polemisch gegen Brih. 4,3-4 gerichtet sich ergeben. Denn der Ausdruck viñanamana Atman (Purusha) bedeutet Brih. 4,3,7,

4,4,22 (vgl. 2,1,16) das objektlose Erkenntnissubjekt und damit das Höchste, während Taitt. 2,5 dieser vijnanamaya als das dem Objekt gegenüberstehende Subjekt aufgefast und gegen Brih. 4.3 zu einer bloßen Vorstufe des anandamaya herabgesetzt wird.

Alle spätern Stellen beruhen teils auf Brih. 4,3 (vgl. Mund. 2,2,7. Mând. 5 mit Gaudap. 1,3-4), teils auf Taitt. 2, wie z. B. Mahânâr. 63,16. Maitr. 6,13 6,23. 6,27. 7,3. Tejobindu 8 (ânandam nandana-atîtam), Sarvop. 9—13 usw. Die Bezeichnung des annamaya usw. als "Hüllen" (koça's) dürfte zuerst in dem Verse Maitr. 6,27 vorkommen. Manche der Späteren fassen dabei den anandamaya (der ursprünglichen Absicht entsprechend) als innersten Kern auf; andere sehen in der poetischen Schilderung desselben Taitt. 2,5 noch Vielheitliches (priyam, moda, pramoda, ânanda) und fassen ihn daher als fünfte Hülle auf, in welcher als Kern das Taitt. 2,5 als "Fundament" bezeichnete brahman stecke, worüber im spätern Vedânta eine große Streitfrage bestand (vgl. darüber System des Vedânta S. 149-151),

Spätere Stellen.

# 5. Negative Natur und Unerkennbarkeit des Brahman an sich.

Wir haben gesehen, wie die Bezeichnungen des Brahman Regativer als Sein, Denken und Wonne (sac-cid-ananda), welche im der bisherispätern Vedanta üblich sind, schon in den alten Upanishad's gen Bestimmungen. ihre Wurzel haben, und wie sich ihre Aussagen über Brahman unter diesen drei Begriffen befassen lassen. Aber hiermit ist kein positiver Aufschlufs über die Natur des Brahman gewonnen. Denn das Seiende, welches Brahman ist, darf nicht als ein Seiendes verstanden werden, wie wir es durch die Erfahrung kennen, und ist, wie wir sahen, im empirischen Sinne vielmehr ein Nichtseiendes. Die Schilderungen des Brahman als das erkennende Subjekt in uns sind in der Regel von der Versicherung begleitet, dass dieses erkennende Subjekt, der "Erkenner des Erkennens", selbst ewig unerkennbar bleibe, und besagen somit nur, dass dem Brahman jedes objektive Sein abzusprechen sei. Und auch die Wonne, welche als Wesen des Brahman bezeichnet wird, ist nicht eine Wonne. wie wir sie erkennen oder fühlen können, sondern nur eine solche, wie sie im tiefen, traumlosen Schlafe herrscht, wenn der Unterschied von Subjekt und Objekt und somit das

Bewufstsein aufgehört hat. Somit sind alle drei Bestimmungen des Brahman als Sein, Denken und Wonne im Grunde nur negativ: das Sein ist die Negation alles empirischen Seins, das Denken die Negation alles objektiven Seins, die Wonne die Negation alles in erkennendes Subjekt und erkanntes Objekt auseinandergetretenen Seins; und somit ergibt sich als schliefsliches Resultat und Hauptdogma der Upanishadlehre die völlige Unerkennbarkeit des Brahman nach seinem eigentlichen, ansichseienden Wesen.

Unerkennlarkeit des Brahman.

> Diese Unerkennbarkeit des Brahman, des Âtman, wird schon von den alten Upanishad's auf das nachdrücklichste eingeschärft; Yâjñavalkya fafst seine Betrachtungen über den Atman nicht weniger als viermal (Brih. 4,2,4. 4,4,22. 4,5,15. 3,9,26, — ein fünftes Vorkommen Brih. 2,3,6 beruht auf Entlehnung) in der berühmten Formel zusammen: "Er aber, der Âtman, ist nicht so und ist nicht so (neti, neti). Er ist ungreifbar, denn er wird nicht gegriffen; unzerstörbar, denn er wird nicht zerstört; unhaftbar, denn es haftet nichts an ihm; er ist nicht gebunden, er wankt nicht, er leidet keinen Schaden"; — Brih. 4,4,25: "Fürwahr, dieses große, ungeborne Selbst ist nicht alternd, nicht welkend, unsterblich, furchtlos, ist das Brahman"; - Brih. 3,8,8: "Es ist das, o Gârgî, was die Weisen das Unvergängliche (aksharam) nennen; es ist nicht grob und nicht fein, nicht kurz und nicht lang; nicht rot [wie Feuer] und nicht anhaftend [wie Wasser]; nicht schattig und nicht finster; nicht Wind und nicht Äther [Raum]; nicht anklebend [wie Lack]; ohne Geschmack, ohne Geruch, ohne Auge und ohne Ohr, ohne Rede, ohne Verstand, ohne Lebenskraft und ohne Odem; ohne Mündung und ohne Mafs, ohne Inneres und ohne Äufseres; nicht verzehret es irgend was, nicht wird es verzehrt von irgend wem".

> Auf diesen Stellen beruhen die Ausführungen der spätern Upanishad's. So Kâth. 2,18, wo es von dem "Seher" (vipaçcit, d. h. dem Subjekt des Erkennens) heifst:

Nicht wird geboren und nicht stirbt der Seher, Stammt nicht von jemand, wird auch nicht zu jemand. Von ewig her, bleibt ewig er der Alte (Brih 4,4,18), Wird nicht getötet, wenn den Leib man tötet Ebenso Mund. 1,1,5: "Aber die höhere [Wissenschaft] ist die, durch welche jenes Unvergängliche (aksharam, Brih. 3,8,8) erkannt wird; jenes, welches

> Unsichtbar, ungreifbar, ohne Stammbaum, farblos, Ohn' Aug' und Ohren, ohne Händ' und Füfse, Ewig, durchdringend, überall, schwer erkennbar, Jenes Unwandelbare. Das als der Wesen Schofs die Weisen schauen."

## Ferner (Kâth. 3,15):

"Was unhörbar, unfühlbar, unsichtbar beharrt, Unschmeckbar und unriechbar, unvergänglich ist, Anfanglos, endlos, größer als Großes, ewig bleibt, Wer das erkennt, wird aus des Todes Rachen frei."

# Und (Îcâ 8):

"Er streckt sich ringshin, körperlos und sehnenlos, Rein, lauter, unverwundbar, frei vom Übel. Vorschauend, durch sich selbst nur, allumfassend, Hat jedem nach der Art die Zwecke er für ew'ge Zeiten vorgezeichnet."

Auf Brih. 3,5: "derjenige (Âtman), welcher den Hunger und den Durst, das Wehe und den Wahn, das Alter und den Tod überschreitet", scheint zu beruhen Chând. 8,1,5 (= 8,7,1): "das ist der Âtman, der sündlose, frei vom Alter, frei vom Tod und frei vom Leiden, ohne Hunger und ohne Durst", während Chând. 6,8-16 allerlei, das Denken beschäftigende, Naturerscheinungen bis zu ihrer unerkennbaren Wurzel zurückverfolgt werden, worauf es von dieser in dem berühmten, neunmal wiederholten Refrain heifst: "Was jene Feinheit (d. h. jenes Unerkennbare, animan) ist, ein Bestehen aus dem ist dieses Weltall, das ist das Reale, das ist die Seele, das bist du (tat tvam asi), o Çvetaketu!"

Die Unerkennbarkeit des Brahman, welche dazu führte, Daher Beiihm in den obigen Stellen alle empirischen Prädikate abzu- widerspresprechen, kommt in poetischer Weise auch dadurch zum Aus-chender Bestimmun. drucke, dass dem Brahman die widersprechendsten und unvereinbarsten empirischen Bestimmungen beigelegt werden, wie folgende beiden Stellen zeigen.

Er sitzt und wandert doch fernhin, Er liegt und schweift doch allerwärts, Des Gottes Hin- und Herwogen, Wer verstände es außer mir? (Kâth 2,21.)

Eins, - ohne Regung und doch schnell wie Denken, -Hinfahrend, nicht von Göttern einzuholen, -Stillstehend überholt er alle Läufer, -Ihm wob schon die Urwasser ein der Windgott.

Rastend ist es und doch rastlos, Ferne ist es und doch so nah! In allem ist es inwendig, Und doch aufserhalb allem da (Îçâ 4-5.)

Hier werden dem Brahman die Gegensätze der Nähe und Ferne, der Ruhe und Bewegung in solcher Weise beigelegt, daß sie sich gegenseitig aufheben und nur dazu dienen, die Unfafsbarkeit des Brahman durch alle empirischen Bestimmungen zu illustrieren. Am schärfsten aber kommt die Unmöglichkeit, Brahman

zu erkennen, zum Ausdrucke in der schon oben erwähnten

neti, neti! Formel des Yâjñavalkya: neti, neti, "es ist nicht so, es ist nicht so" (na iti, na iti). Über den ursprünglichen Sinn derselben kann man zweifelhaft sein. Nach Hillebrandt (in einer Rezension meiner Upanishadübersetzung, Deutsche Literaturzeitung 1897, S. 1929) soll na nicht die Negation, sondern eine affirmative Partikel sein in dem Sinne "fürwahr", "es ist". Oder man könnte die Formel konstruieren als 'na iti na' iti, Brahman "ist nicht nicht", ist die Negation der Negation, "ein versagen des versagennes", das "nihteniht, daz ê was denne niht", wie Meister Eckhart (ed. Pfeiffer, S. 322. 539) sich ausdrückt. Aber diese Auffassungen haben nicht nur den Zusammenhang gegen sich, in welchem die Formel an den vier Stellen, wo sie ursprünglich steht (Brih. 4,2,4. 4,4,22. 4,5,15. 3,9,26), zur Erläuterung von einer Häufung negativer

> Prädikate begleitet wird (agrihyo, na hi grihyate usw.), sondern auch alle uns bekannten indischen Erklärungen der Formel. Eine solche wird schon gegeben Brih. 2,3,6: na hi etasmâd — iti neti — anyat param asti "denn nicht gibt es

außer dieser [Bezeichnung], daß es nicht so ist, eine andre", oder (weniger gut): "denn nicht gibt es außer diesem [Brahmanl, - darum heißt es, es ist nicht so, ein andres darüber hınaus". Hiernach steht na iti für na evam, wie schon Bâdarâyana erklärt (Sûtram 3,2,22): prakrita-etâvattvam hi pratishedhati "denn sie |die Stelle| verneint das vorerwähnte (Brih. 2,3,6) So-und-so sein", und Çankara zu diesem Sûtram (indem er beide oben mitgeteilte Erklärungen gibt) bestätigt. Ebenso schon vor ihm Gaudapâda (Mândûkyakârikâ 3,26):

> Das Wort: "es ist nicht so, nicht so". Absprechend alles Sagbare, Kann, wie die Unerkennbarkeit Zeigt, auf Ihn sich beziehen nur.

Wir wissen jetzt durch die kantische Philosophie, daß alle empirische Ordnung der Dinge den Gesetzen des Raumes, dogma antider Zeit und der Kausalität (deça-kâla-nimitta, wie schon in einer spätern Upanishad, Up. S. 626, und wohl ein dutzendmal von Çañkara gesagt wird, Syst. des Ved. S. 341) unterworfen ist, und dass das Ansichseiende, also indisch gesprochen das Brahman, im Gegensatze zur empirischen Weltordnung, nicht. wie sie, im Raume, sondern raumlos, nicht in der Zeit, sondern zeitlos, nicht dem Gesetze der Kausalität unterworfen, sondern kausalitätlos ist. Dieser Satz müßte nicht die ewige, für alle Zeiten und Völker gleichmäßig gültige Wahrheit enthalten, wenn sich nicht Antizipationen desselben bei allen Metaphysikern der Vergangenheit, und so auch schon in den Upanishad's finden sollten. Wir wollen dieselben hier aufsuchen und müssen nur noch im voraus bemerken, daß jene alten Zeiten vielfach noch nicht vermochten, den Begriff einer raumlosen, zeitlosen, kausalitätlosen Existenz in seiner abstrakten Reinheit aufzustellen, sondern nur ein empirisches Äquivalent desselben zu erfassen; unter dieser Voraussetzung erscheint die Raumlosigkeit als ein Entbundensein des Brahman von den Gesetzen des Raumes, welcher jedem Dinge Grenzen gibt und einen bestimmten Ort und keinen andern anweist, während das Brahman als allgegenwärtig, alldurch-

zipiert.

dringend, unbegrenzt, unendlich groß und unendlich klein beschrieben wird; ebenso erscheint die Zeitlosigkeit des Brahman als Freiheit von den Bestimmungen der Zeit, als anfanglose und endlose Ewigkeit und wiederum als momentane, keine Zeit füllende Dauer (als Blitz); und endlich stellt sich ebenso die Kausalitätlosigkeit dar als Freiheit von allen Gesetzen des Werdens, dessen allgemeine Regel eben die Kausalität ist, als Ursachlosigkeit, Durchsichselbstsein und unwandelbares Beharren.

Brahman

1) Brahman als raumlos. Brih. 3,8,7 heifst es: "Was als raumlos. oberhalb des Himmels ist, o Gârgî, und was unterhalb der Erde ist und was zwischen beiden, dem Himmel und der Erde. ist, was sie das Vergangene, Gegenwärtige und Zukünftige nennen, das ist eingewoben und verwoben in dem Raume". -"Aber worin ist denn der Raum eingewoben und verwoben?" - Als Antwort folgt eine herrliche Schilderung des Brahman als des Unvergänglichen (aksharam), und zum Schlufs heifst es: "Fürwahr, in diesem Unvergänglichen ist der Raum eingewoben und verwoben, o Gârgî". — Brih. 2,5,19: "Dieses Brahman ist ohne Früheres und ohne Späteres, ohne Inneres und ohne Äufseres: dieser Atman ist das Brahman, der allvernehmende (oder alldurchdringende, sarvânubhû)" — Brih. 4,2,4: "Die vordere (östliche) Himmelsgegend sind seine vorderen Organe, die rechtsseitige (südliche) Himmelsgegend sind seine rechtsseitigen Organe, die hintere (westliche) Himmelsgegend sind seine hinteren Organe, die linksseitige (nördliche) Himmelsgegend sind seine linksseitigen Organe, die Himmelsgegend nach oben sind seine oberen Organe, die Himmelsgegend nach unten sind seine unteren Organe, alle Himmelsgegenden sind alle seine Organe". - Chând. 7,25: "Sie aber (die Unbeschränktheit, der Bhûman) ist unten und ist oben, im Westen und im Osten, im Süden und im Norden; sie ist diese ganze Welt. - Daraus folgt für das Ichbewufstsein (ahankara): Ich (aham) bin unten und oben, im Westen und im Osten, im Süden und im Norden; ich bin diese ganze Welt. — Daraus folgt für die Seele (âtman): Die Seele ist unten und oben, im Westen und im Osten, im Süden und im Norden; die Seele ist diese ganze Welt." Vgl. Maitr. 6,17:

"Das Brahman, fürwahr, war diese Welt zu Anfang, der Eine, Unendliche; unendlich nach Osten, unendlich nach Süden, unendlich im Westen, unendlich im Norden, und nach oben und unten, unendlich nach allen Seiten. Für ihn gibt es keine östliche oder sonst eine Himmelsgegend, kein in die Ouere, kein unten oder oben." - Chând. 3,14,3: "Dieser ist meine Seele (âtman) im innern Herzen, kleiner als ein Reiskorn oder Gerstenkorn oder Senfkorn oder Hirsekorn oder eines Hirsekornes Kern; - dieser ist meine Seele im innern Herzen. größer als die Erde, größer als der Luftraum, größer als der llimmel, größer als diese Welten". - Auf Stellen wie diese ist es zurückzuführen, wenn Brahman in einem öfter vorkommenden Verse (Kâth. 2,20. Qvet. 3,20. Mahân. 10,1),,des Kleinen Kleinstes und des Großen Größtes" genannt wird, und wenn ihm die Epitheta "allgegenwärtig" (sarvaga Çvet. 6,17. Mund. 3,2,5, sarvagata Cvet. 3,11. 21. Mund. 1,1,6) und "alldurchdringend" (vibhu Kâth. 2,22. 4,4, vyûpaka Kâth. 6,8) beigelegt werden. Auch seine Bezeichnung als "unteilbar" (nishkala Çvet. 6,19. Mund. 2,2,9, akala Çvet. 6,5. Praçna 6,5. Maitr. 6,15) involviert, da alles Räumliche teilbar ist, die Raumlosigkeit. Da ferner alles Räumliche, weil teilbar, eine Vielheit einschliefst, so kommt es einer Negation der Räumlichkeit gleich, wenn dem Brahman Kaush. 3,8 (no etan nânâ). Brih. 4,4,19 und, in Erweiterung dieses Verses, Kath. 4,10-11 alle Vielheit abgesprochen wird

> Was hier ist, das ist auch dorten, Was dorten ist, das ist auch hier; Von Tod in neuen Tod stürzt sich. Wer hier Verschied'nes meint zu seh'n.

> Im Geiste soll man dies merken: Nicht ist hier Vielheit irgendwie, Von Tod zu neuem Tod schreitet, Wer hier Verschied'nes meint zu seh'n.

2) Brahman als zeitlos. Bestimmter noch als der Brahman Raum, wird dem Brahman die Zeit abgesprochen; so schon in als zeitlos. einigen der angeführten Stellen. Ferner in seinen Bezeichnungen als "frei von Vergangnem und Künft'gem" (Kâth. 2,14),

"Herr des Vergangnen und Künft'gen" (Brih. 4,4,15. Kâth. 4,5. 12. 13), "Dreizeiterhaben" (Çvet. 6,5), zu dessen Füßen die Zeit dahinrollt, wie es in herrlicher Schilderung Brih. 4,4,16—17 heißt:

Zu dessen Füßen hinrollend In Jahr und Tagen geht die Zeit, Den als der Lichter Licht Götter Anbeten, als Unsterblichkeit.

In dem der Wesen fünffach Heer Mitsamt dem Raum (Brih. 3,8) gegründet steh'n, Den weiß als meine Seele ich, Unsterblich den Unsterblichen.

Tiefer noch dringt Maitr. 6,15: "Fürwahr, es gibt zwei Formen des Brahman, die Zeit und die Nichtzeit. Nämlich was vor der Sonne da war, das ist die Nichtzeit, und was mit der Sonne anfing, das ist die Zeit, ist das Teilbare." Vielleicht ist dieser Anfang der Zeit zu einer bestimmten Zeit hier wie bei Platon (Tim. p. 37 D fg.) nur bildlich zu nehmen. — Wie die Raumlosigkeit des Brahman nicht nur als unendliche Größe, sondern daneben auch als unendliche Kleinheit (Chând. 3,14,3 kleiner als ein Reiskorn usw., des Kleinen Kleinstes Kâth. 2,20, einer Ahle Spitze, den zehntausendsten Teil einer Haarspitze grofs, Cvet. 5,8-9) bildlich vorgestellt wird, so erscheint seine Zeitlosigkeit einerseits als unendliche Dauer (anâdi, anantam Kâțh. 3,15. Çvet. 5,13, sanâtana Kâțh. 5,6. Kaivalya 8 usw.), anderseits als unendlich kleines Zeitteilchen, wie es symbolisch durch die momentane Dauer des Blitzes oder des Vorstellungsbildes im Bewufstsein repräsentiert wird. So schon Vâj. Samh. 32,2 (oben I, 1, S. 292). Die Hauptstelle ist Kena 29-30: "Über selbiges ist diese Unterweisung. Was an dem Blitze das ist, dass es blitzt, und man ruft «ah!» und schliefst die Augen, - dies, daß man «ah!» ruft, sist seine Unterweisung] in bezug auf die Gottheit. - Nun in bezug auf das Selbst. Wenn etwas gleichsam eintritt in den Geist, daß man dadurch sich erinnert an etwas im Augenblick, dieses Vorstellen [ist seine Unterweisung]." Andere Schilderungen des Brahman als Blitz finden sich Brih. 2,3,6. 5,7,1. Malian. 1,8;

sie bezwecken sämtlich, die unendliche Kleinheit desselben in der Zeit, d. h. in bildlicher Form seine Zeitlosigkeit hervorzuheben.

3) Brahman als kausalitätlos. Die Kausalität ist Brahman nichts anderes als die allgemeine Regel, nach der alle Ver- tatios. änderungen in der Welt vor sich gehen. Wo keine Veränderung ist, da ist auch keine Kausalität. Es kommt daher einer Behauptung der Kausalitätlosigkeit des Brahman gleich, wenn demselben schon in den ältesten Upanishadtexten, wiewohl sie den Begriff der Kausalität in seiner Abstraktheit noch nicht zu fassen vermögen, jede Veränderung abgesprochen wird. So, wenn Brih. 3,8 Brahman als das "Unvergängliche" (aksharam) gefeiert wird; und nur von diesem kann es, wie auch Platon lehrt, ein Wissen geben, während es von allem dem Flusse des Werdens Unterworfenen nur eine δέξα, wie Platon sagt, nur ein Nichtwissen gibt, wie es Cvet. 5,1 heifst (ksharam tu avidyâ hi, amritam tu vidyâ). Sehr bestimmt wird die völlige Unwandelbarkeit (d. h. Kausalitätlosigkeit) des Brahman ausgesprochen an Stellen wie Brih. 4,4,20:

Als Einheit soll man anschauen, Unvergänglich, unwandelbar, Ewig, nichtwerdend, nichtalternd, Raumerhaben das große Selbst.

Dass alles Werden die wahre Realität nicht berührt, lehrt Chând. 6,1,3: "an Worte sich klammernd ist die Umwandlung (vikâra), ein blofser Name", und Kâth. 2,14 fragt nach dem Brahman als demjenigen,

> Was frei von Gutem und Bösem, Frei von Gescheh'n und Nichtgescheh'n, Frei von Vergangnem und Künft'gem, -Was du als solches siehst, - sag' an!

Und von dem "Seher" (d. h. dem Brahman als Subjekt des Erkennens) heifst es Kâth. 2,18:

> Nicht wird geboren und nicht stirbt der Seher, Stammt nicht von jemand, wird auch nicht zu jemand; Von ewig her bleibt ewig er der Alte, Wird nicht getötet, wenn den Leib man tötet.

Eine scharfe Bekämpfung des Werdens enthält die von indischen und europäischen Erklärern mißverstandene Stelle Içâ 12—14:

In blinde Finsternis eingeht, Wer ein Werden zu Nichts geglaubt, In blindere wohl noch jener, Der ein Werden zu Etwas glaubt.

Verschieden ist es von Werdung, Von Nichtswerdung verschieden auch, So haben von den Altmeistern Die Lehre überkommen wir.

Wer Werden und Zunichtwerden Beide [als nicht vorhanden] weifs, Der überschreitet durch beides Den Tod und hat Unsterblichkeit.

Dass hier unter Sambhûti und Asambhûti das Entstehen und Vergehen (statt des konträren Gegensatzes steht der kontradiktorische) verstanden werden muss (Upanishad's S. 527), bestätigt auch Gaudapâda, Mâṇḍûkya-Kârikâ 3.25:

Durch Bestreitung der Sambhûti (Îçâ 12) Wird ein Entstehen abgewehrt; "Wer könnte ihn hervorbringen?" Dies Wort (Brih. 3,9,28) zeigt ihn als ursachlos.

Ebendaselbst wird eingehend entwickelt (4,11—31), daß die Verhältnisse von Ursache und Wirkung (kâraṇam und kâryam), Grund und Erfolg (hetu und phalam), Wahrgenommenem und Wahrnehmung an dem Seienden (Brahman) undenkbar sind.

Resultat.

Als Resultat aller Untersuchungen des gegenwärtigen Kapitels über das Brahman an sich ergibt sich, daß dasselbe seinem eigentlichen Wesen nach gänzlich unerkennbar ist und bleibt. Weder als das (metaphysisch) Seiende (sat), noch als das Subjekt des Erkennens in uns (cit), noch als die im Tiefschlaße nach Aufhebung des Gegensatzes von Subjekt und Objekt herrschende Wonne (ânunda) ist das Brahman der Erkenntnis zugänglich. Es läßt sich daher nicht anders charakterisieren als dadurch, daß ihm alle empirischen Prädikate, Bestimmungen und Verhältnisse abgesprochen werden: neti,

neti, "es ist nicht so und ist nicht so". Insbesondere ist es, wie wir gezeigt haben, frei von allen räumlichen, zeitlichen und kausalen Bestimmungen, welche alles objektiv Gegebene und somit die ganze empirische Realität beherrschen.

Dieses Resultat lag keimartig beschlossen schon in dem ersten Satze, mit dem, wie wir oben (I, 1, S. 103-127) sahen, im Rigveda die indische Philosophie beginnt: in dem Gedanken von der Einheit des Wesens der Dinge. Denn diese Einheit schliefst alle Vielheit aus und somit alles Nebeneinandersein im Raume, alles Nacheinandersein in der Zeit, alles Außereinandersein als Ursache und Wirkung und alles Gegenüberstehen als Subjekt und Objekt.

Schon oben haben wir in einem andern Zusammenhange (S. 72 fg.) die Stellen besprochen, welche die völlige Unerkennbarkeit des Brahman behaupten, und fügen ihnen hier nur noch eine schöne Erzählung bei, welche Cankara (zu Brahmasûtra 3,2,17 p. 808, S. 524 unserer Übersetzung) als Cruti, also vermutlich aus einer verlorenen oder noch nicht nachgewiesenen Upanishad, mitteilt:

Als Bâhva von dem Vâshkali befragt wurde, da erklärte dieser ihm das Brahman dadurch, daß er schwieg, wie die Schrift erzählt: "Und er sprach: «Lehre mir, o Ehrwürdiger, das Brahman». Jener aber schwieg stille. Als nun der andere zum zweiten Male oder dritten Male fragte, da sprach er: «ich lehre dir es ja, du aber verstehst es nicht; dieser Åtman ist stille»."

#### V. Das Brahman und die Welt.

#### 1. Alleinige Realität des Brahman.

Das Brahman ist der Atman, "das Selbst", d. h. dasjenige am Menschen wie an allen Dingen der Welt, welches übrig bleibt, außer dem wenn wir alles von ihnen in Abzug bringen, was an ihnen Nichtselbst, ein Fremdes, ein Anderes ist. Nun gibt es aber in der ganzen Welt, im Himmel wie auf Erden, nichts andres als den Atman, es ist kein Zweites außer ihm, kein andres, von ihm verschiedenes" (Brih. 4,3,23-30), "nicht ist hier Vielheit irgend-

wie" (na iha nânâ asti kiñcana, Brih. 4.4,19. Kâth. 4,10—11), und folglich kann von einem aufser dem Atman Bestehenden, von einer Welt im eigentlichen Sinne keine Rede sein. ist alles erkannt dadurch, dass man den Atman erkannt hat: "fürwahr, wer den Âtman gesehen, gehört, verstanden und erkannt hat, von dem wird diese ganze Welt gewußt" (Brih. 2,4,5), so wie durch Ergreifung der Trommel, Muschel, Laute alle Töne dieser Instrumente zugleich schon mit ergriffen sind (Brih. 2,4,7-9). Die Belehrung über den Atman ist jene Unterweisung, nach welcher Chând. 6,1,2 gefragt wird, "durch welche [auch] das Ungehörte ein [schon] Gehörtes, das Unverstandene ein Verstandenes, das Unerkannte ein Erkanntes wird"; der Atman ist "dasjenige, mit dessen Erkenntnis diese ganze Welt erkannt worden ist" (Mund. 1,1,3). Wie durch einen Tonklumpen alles was aus Ton besteht, durch einen kupfernen Knopf alles was aus Kupfer besteht, durch eine Nagelschere alles was aus Eisen besteht, erkannt ist, "an Worte sich klammernd ist die Umwandlung, ein blofser Name", so ist mit der Erkenntnis des Âtman alles erkannt (Chând. 6,1,3-5). Verschwunden ist das Feuersein des Feuers, das Sonnesein der Sonne, das Mondsein des Mondes, das Blitzsein des Blitzes, an Worte sich klammernd ist die Umwandlung, ein blofser Name (Chând. 6,4,1-4); dieses wufsten die Altvordern, wenn sie sprachen: "Nunmehr kann keiner uns etwas vorbringen, was wir nicht [schon] gehört, nicht [schon] verstanden, nicht [schon] erkannt hätten" (Chând. 6,4,5). Darum ist für den Atmanwisser das Unbekannte nur "gleichsam" dere iet nur (iva) ein Unbekanntes (Chând. 6,4,7); es gibt nur "gleichsam" eine Zweiheit (dvaitam iva, Brih. 2,4,14), "gleichsam" ein Anderes (Brih. 4,3,31), "gleichsam" eine Vielheit (nânâ iva Brih. 4,4,19. Kâth. 4,10 und 11), und es geschieht nur "gleichsam", dass der Åtman ein Objekt denkt oder zu ihm sich hinbewegt (dhyâyati iva, lelâyati iva, Brih. 4,3,7). sollte ein solches "gleichsam" oder iva jeder Seite und jeder Zeile angeheftet werden, in der die Upanishad's sich mit etwas anderm als dem Atman beschäftigen. Es ist aber sehr begreiflich, dass dies nicht geschieht; und so wie ein Parmenides und Platon, ohne sich dadurch mit sich selbst in Widerspruch

zu setzen, die Welt, deren Realität sie leugnen, dann doch auch wieder von dem empirischen, uns allen angebornen Standpunkte aus so betrachten, als wäre sie real, ebenso ist kein Widerspruch darin zu finden, wenn die Upanishadlehrer gelegentlich von dem Standpunkte des Realismus, der Avidya Zulässigkeit aus, auf welchem wir alle von Haus aus stehen, und in welchem mus unter alles praktische Leben wurzelt, die Welt als real betrachten behalte. und behandeln, solange dabei im Hintergrunde des Bewufstseins die Überzeugung von der alleinigen Realität des Âtman bestehen bleibt und von dort aus, wenn auch nur stillschweigend, alle Gedanken beherrscht. Wohl aber tritt ein Widerspruch ein, wenn und in dem Mafse wie die uns allen durch die Natur unseres Intellektes eingepflanzte realistische Anschauung so sehr die Überhand gewinnt, dass dadurch der Grundgedanke des Vedânta von der alleinigen Realität des Atman verdunkelt wird. Überall, wo dieses in den Upani- Schließ-liche Vershad's geschieht, ist der ursprüngliche Vedantastandpunkt aufgegeben, und es macht sich ein andrer Standpunkt geltend, des urspränglichen Geder des späteren Sankhyasystems, dessen erste Genesis wir dankens eben in jener, nie ganz zu überwindenden, realistischen Ten-Realismus. denz des denkenden Menschengeistes zu suchen haben, und dessen Aufkeimen und allmähliches Erstarken auf dem Boden der Upanishadlehre selbst wir in einem spätern Zusammenhange zu betrachten und zu verfolgen haben werden.

Zunächst sehen wir hiervon ab und halten mit der reinen Anordnung. und ursprünglichen Upanishadlehre daran fest, dass es der Standpunkt der Avidyâ ist, welchen wir betreten, indem wir ietzt dazu übergehen, das Brahman in seinem Verhältnisse zur Welt, und zwar 1) als kosmisches Prinzip, 2) als psychisches Prinzip und 3) als persönlichen Gott (îevara) zu betrachten.

## 2. Das Brahman als kosmisches Prinzip.

Das Verhältnis des Prinzips der Dinge zur erschaffenen Ein unlös-Natur, populär gesprochen, Gottes zur Welt, ist ein Problem, welches nie völlig gelöst werden kann, weil eine Lösung durch die Beschaffenheit unserer Erkenntniskräfte ausgeschlossen wird. In dem Masse wie wir es versuchen, jenes Verhältnis

zu erkennen, d. h. es in den Formen unseres Intellektes, Raum, Zeit und Kausalität, aufzufassen, verfallen wir in eine unrichtige, oder, milder gesagt, bildliche Vorstellung von der Sache, — und in dem Masse wie wir uns über die bloss bildliche Vorstellung zu erheben suchen, müssen wir auf ein Begreifen verzichten. Vier Stufen lassen sich in der Erkenntnis jenes vier Stand- Problems unterscheiden, welche wir, zunächst im allgemeinen und vorbehaltlich der besondern Anwendung auf Indien, als Realismus, Theismus, Pantheismus und Idealismus bezeichnen können.

Realismus.

1) Realismus. Die Materie besteht außerhalb Gottes und von Ewigkeit her. Gott sinkt zum bloßen Weltbildner (δημιουργός) herab oder wird, sofern man die bildenden Kräfte in die Materie selbst verlegt, ganz beseitigt, wie im Sânkhyam.

Theigmus.

2) Theismus. Gott schafft aus nichts die Welt, welche dann aber aufserhalb Gottes als real besteht. Dies ist der Standpunkt des Alten Testamentes. Sobald man mit ihm Ernst macht und das Verhältnis Gottes zur Welt zu begreifen sucht, wird Gott, in dem Masse wie dies geschieht, mehr und mehr in die Welt hineingezogen, bis er völlig in ihr aufgeht und verschwindet. Der Theismus sehlägt in Pantheismus um. welcher seine notwendige Konsequenz ist. Ein Beispiel bietet die Neuere Philosophie. Nachdem Descartes versucht hatte. den mittelalterlichen, auf das Alte Testament zurückgehenden, Theismus logisch zu formulieren, sehen wir, wie unter den Händen seiner Nachfolger, Geulincx und Malebranche, Gott mehr und mehr in die Welt hineingleitet, bis er endlich völlig mit ihr identifiziert wird. Dies geschieht im Pantheismus des Spinoza. Es ist merkwürdig, dass es ein Jude war, welcher die definitive Zertrümmerung dieser, aus dem Judentum stammenden, biblisch-mittelalterlichen Weltanschauung herbeiführen sollte.

Pantheismns.

3) Pantheismus. Gott schafft die Welt, indem er sich selbst in die Welt verwandelt. Sie ist der offenbar gewordene Gott. Da sie real ist und dazu unendlich, so ist für Gott kein Platz außerhalb der Welt, sondern nur in derselben. Die Worte Gott und Welt werden Synonyma, und der Gottesbegriff wird nur beibehalten, um Anschluß an die Tradition zu gewinnen.

4) Idealismus. Gott allein und nichts außer ihm hat Idealismus. Realität. Die Welt nach ihrer räumlichen Ausbreitung und ihrem körperlichen Bestande ist in Wahrheit nicht real; sie ist ein bloßer Schein, wie man früher sagte, bloße Erscheinung, wie wir heute sagen. Diese Erscheinung ist nicht Gott, wie dem Pantheismus, sondern das Widerspiel Gottes, ist eine Abirrung von dem göttlichen Wesen. Nicht, als wäre Gott jenseits der Welt zu suchen, denn er ist überhaupt nicht im Raume, nicht als wäre er vor ihr da, denn er ist überhaupt nicht in der Zeit, nicht als wäre er die Ursache der Welt. denn das Gesetz der Kausalität hat hier jeden Anspruch verloren. Vielmehr: - sofern die Welt für real gehalten wird. ist Gott ohne Realität; dass er real, ja, die einzige Realität ist, werden wir nur inne, insoweit als es uns gelingt, diese ganze Welt des Scheines theoretisch und praktisch von uns abzuschütteln.

Alle diese Stufen sind in der Upanishadlehre vertreten, vertretung wodurch dieselbe eine sehr mannigfache, ins Idealistische, Pan
Standtheistische, Theistische schillernde Färbung erhält, ohne doch den Upanieigentlich widersprechend zu werden: denn der Grundgedanke, der auf allen Stufen und sogar auf der untersten, der Materie ein selbständiges Dasein vindizierenden, wenigstens noch als Prinzip festgehalten wird, ist die Überzeugung von der alleinigen Realität des Atman, nur dafs neben derselben und trotz derselben dem empirischen, nie ganz abstreifbaren Bewußt-zu erklären sein von der Realität der Welt mehr oder weniger weitgehende als Akkom-Konzessionen gemacht werden, wodurch dann die durch jene der idealistischen idealistische Grundanschauung von der alleinigen Realität anschauung des Âtman geleugnete Welt doch wieder bedingterweise re- an das emhabilitiert wird, sei es dass man sie pantheistisch als Erscheinung des allein realen Âtman, oder theistisch als vom Âtman und aus ihm erschaffen, aber doch demselben als ein anderes gegenüberstehend, oder realistisch als dem Purusha von jeher selbständig zur Seite stehende und doch noch in gewissem Sinne von ihm abhängige Prakriti betrachtet. Über die theistische und die das Sankhyam vorbereitende realistische Auffassung, welche beide nur gelegentlich auftreten, wird in späterem Zusammenhange die Rede sein; hier

wollen wir zunächst an die idealistische Grundanschauung anknüpfen, um zu zeigen, wie sie, durch Akkommodation an das empirische, die Welt für real haltende Bewußtstein, in die pantheistische Doktrin übergeht, welche in den Upanishad's die vorherrschende ist.

Idealistische Grundanschauung.

Streng idealistisch und damit den eigentlichen Geist der Upanishadlehre am reinsten zum Ausdrucke bringend sind die Stellen, welche erklären, daß mit Erkenntnis des Atman alles erkannt sei (Brih. 2,4,5. Chând. 6,1,2. Mund. 1,1,3), und dementsprechend eine vielheitliche Welt leugnen (na iha nana asti kiñcana, Brih. 4,4,19. Kâth. 4,10-11). Aber mit diesem Gedanken war eine Höhe erstiegen, auf welcher sich auf die Dauer nicht verweilen ließ; daher auch derartige Stellen verhältnismäfsig selten sind. Die Welt war doch irgendwie da, sie lag vor Augen. Man mußte suchen, einen Rückweg zu ihr zu gewinnen. Man fand ihn, indem man, ohne jenes idealistische Grundprinzip aufzugeben, die Realität der vielheitlichen Welt zugestand, aber daran festhielt, daß diese vielheitliche Welt in Wahrheit Brahman sei (sarram khalu idam brahma, Chând, 3.14.1). So ging der Idealismus eine Verbindung mit der uns angebornen realistischen Anschauung ein und wurde dadurch zum Pantheismus. So schon in der Definition des Brahman als satyasya satyam "die Realität der Realität" (Brih. 2,1,20). Die Welt ist die Realität (satyam), aber das Reale an ihr ist allein Brahman. Ebenso, wenn Chând. 6,1 fg. die Entstehung der vielheitlichen Welt aus dem einen Seienden realistisch entwickelt wird zugleich mit der wiederholten Versicherung, daß alle diese Umwandlungen nur "auf Worten beruhend, ein bloßer Name" seien. schliefsen sich die zahlreichen Stellen, welche Brahman als das in dem ganzen Universum verwirklichte Prinzip feiern: "Allwirkend ist er, allwünschend, allriechend, allschmeckend, das All umfassend, schweigend, unbekümmert" (Chând. 3,14,2). "Der Atman ist unten und oben, im Westen und im Osten, im Süden und im Norden; der Atman ist diese ganze Welt" (Chând. 7,25,2; nachgebildet Mund. 2,2,11). Aus ihm geht die Sonne auf und in ihm wieder unter (Brih. 1,5,23. Kâth. 4,9 und so schon Atharvav. 10,8,16, oben I, I, S. 321), alle Himmels-

Pantheismus.

gegenden sind seine Organe (Brih. 4,2,4), die vier Weltgegenden (Osten, Westen, Süden, Norden), die vier Weltteile (Erde, Luftraum, Himmel, Ozean), die vier Weltlichter (Feuer, Sonne, Mond, Blitz) und die vier Lebenshauche (Odem, Auge, Ohr, Manas) sind seine sechzehn Teile (Chând. 4,4-9).

Sein Haupt ist Feuer, seine Augen Mond und Sonne, Die Himmelsgegenden die Ohren, Seine Stimme ist des Veda Offenbarung. Wind ist sein Hauch, sein Herz die Welt, aus seinen Füßen Erde, Er ist das innre Selbst in allen Wesen (Mund. 2,1,4).

- Aber wie ist das Verhältnis des Brahman zu seiner Ausbreitung als die vielheitliche Welt zu denken? - Wir würden sagen: als Identität, und so sagt schon der spätere Vedanta, indem er sich auf das Wort von der Anklammerung (Chând. 6,1,3) beruft (Sûtram 2,1,14: tad-ananyatvam, ârambhana-cabda-âdibhyah). Aber dieses Wort ist ein blosser Machtspruch: es bleibt doch immer ein großer Unterschied zwischen dem einen Brahman und der Vielheit seiner Erscheinungen, und zu dem Gedanken, dass die ganze räumliche und zeitliche Ausbreitung ein bloß subjektives Phänomen sei, vermochte iene alte Zeit, und alle vorkantische Zeit, sich noch nicht zu erheben. Hier mußte dem empirischen, an Raum, Zeit und Kosmo-Kausalität gebundenen Bewußstsein eine weitere Konzession gemacht werden: man betrachtete Brahman als die zeitlich vorhergehende Ursache, und die Welt als die aus ihr hervorgehende Wirkung; die innere Abhängigkeit der Welt von Brahman und ihre Wesensidentität mit ihm erschien als eine Schöpfung der Welt durch Brahman und aus Brahman. Wir stehen an dem Punkte, wo wir die vom Standpunkte des Idealismus der Upanishad's nicht zu begreifenden Schöpfungstheorien derselben aus einer unbewußten Akkommodation an die Formen unseres Erkenntnisvermögens begreifen. Die weitere Ausführung der Weltschöpfungslehre wird uns im kosmologischen Teile zu beschäftigen haben. Hier nur einige Stellen, welche die Wesensidentität der geschaffenen Welt mit dem Schöpfer vor Augen stellen. Brih. 2,1,20: "Gleichwie die Spinne durch den Faden aus sich herausgeht (tantuna

uccaret), wie aus dem Feuer die winzigen Fünklein entspringen, also auch entspringen aus diesem Atman alle Lebensgeister, alle Welten, alle Götter, alle Wesen". - Seine weitere Ausführung erfährt das Bild von der Spinne und dem Feuer Mund. 1,1,7 und 2,1,1:

Wie eine Spinne ausläfst und einzieht [den Faden], Wie auf der Erde sprießen die Gewächse, Wie auf Haupt und Leib des Menschen, der lebt, die Haare, So aus dem Unvergänglichen alles, was hier ist.

Wie aus dem wohlentflammten Feuer die Funken, Ihm gleichen Wesens, tausendfach entspringen, So geh'n, o Teurer, aus dem Unvergänglichen Die mannigfachen Wesen Hervor und wieder in dasselbe ein.

Brahman auch causa

Dafs auch das stoffliche Wesen der Dinge nur aus Brahmaterialis. man stammt, lehrt, mit Anknüpfung an das Bild von der Spinne, Cvet. 6,10, wo Brahman bezeichnet wird als der Gott, "der spinnegleich durch Fäden, die aus ihm als Stoff (pradhânam) entsprungen, sich verbarg nach seinem Sein". Die letzten Worte besagen, daß Brahman, indem es nicht (theistisch) die Dinge aus sich heraussetzt, sondern (pantheistisch) sich selbst in die Dinge umwandelt, "sich nach seinem Sein verborgen habe" (svabhavato . . . svam avrinot). In diesem Sinne hiefs es schon Rigv. 10,81,1 (oben I, I, S. 136), Viçvakarman sei durch sein Eingehen in die niedere Welt "ursprungverhüllend" (prathamachad) geworden. Ebenso sagt Brih. 1,4,7, der Atman sei in diese Welt "eingegangen bis in die Nagelspitzen hinein, wie ein Messer verborgen ist in einer Messerscheide oder das allerhaltende [Feuer] in dem feuerbewahrenden [Holze]. Darum siehet man ihn nicht: denn er ist zerteilt; als atmend heifst er Atem, als redend Rede, als sehend Auge", usw. Der Atman ist nach Brih. 1,6,3 amritam satyena channam, "das Unsterbliche, verhüllt durch die (empirische) Realität", und Brih. 2,4,12 heifst es: "Mit diesem ist es wie mit einem Salzklumpen, der, ins Wasser geworfen, sich in dem Wasser auflöst, also daß es nicht möglich ist, ihn wieder herauszunehmen; woher man aber immer schöpfen mag,

überall ist es salzig". Denselben Gedanken entwickelt, vielleicht auf Grund unsrer Stelle, die Erzählung Chând. 6,13. Dass aber eine solche Vorstellungsweise Anstoss erregte, beweist die Parallelstelle Brih. 4,5,13, wo die oben mitgeteilten Worte Brih. 2,4,12 in folgender Weise abgeändert werden: "Mit diesem ist es wie mit einem Salzklumpen, der kein [unterschiedliches] Inneres oder Äußeres hat, sondern durch und durch ganz aus Geschmack besteht" usw. In ähnlicher Integrität des Brah-Weise sind andre Stellen bemüht, zu zeigen, dass Brahman durch seine Umwandlung in die Welt nichts von der Fülle seines Wesens eingebüßt habe. Schon Rigv. 10,90,3 (oben I, r, S. 156) hiefs es, dass alle Wesen nur ein Viertel von dem Purusha seien, während die drei andern Viertel unsterblich im Himmel bleiben. Dasselbe lehrt, mit Wiederholung des Rigvedaverses, Chând. 3,12,6 und ähnlich der Schlufsvers Maitr. 7.11, während nach Brih. 5.14 ein Fuß des (als Gâyatrî vorgestellten) Brahman die drei Welten, der zweite die dreifache Wissenschaft des Veda, der dritte die drei Lebenshauche bildet, und der vierte, erhaben über den Staub des Irdischen, als Sonne glüht. Deutlicher lehrte schon Çatap. Br. 11,2,3 (oben I, I, S. 259), dass Brahman, nachdem es die drei Welten und was noch darüber hinausliegt erschaffen habe, selbst "in die jenseitige Hälfte" eingegangen sei. Die Unerschöpflichkeit des Brahman lehrt auch im Anklang an Atharvav. 10,8,29 (oben I, r, S. 322) der Vers Brih. 5,1:

Zieht man von Vollem ab Volles, Bleibt doch das Volle übrig noch.

Näher ausgeführt wird dasselbe Thema in den schönen Versen Kâth. 5,9-11:

> Das Licht, als eines, eindringt in den Weltraum Und schmiegt sich dennoch jeglicher Gestalt an; So wohnt das eine innre Selbst der Wesen Geschmiegt in jede Form, und bleibt doch draufsen.

> Die Luft, als eine, eindringt in den Weltraum Und schmiegt sich dennoch jeglicher Gestalt an, So wohnt das eine innre Selbst der Wesen Geschmiegt in jede Form, und bleibt doch draußen.

Die Sonne, die des ganzen Weltalls Auge, Bleibt rein von Fehlern außer ihr der Augen; So bleibt das eine innre Selbst der Wesen Rein von dem Leiden außer ihm der Welten.

#### 3. Das Brahman als psychisches Prinzip.

Brahman als die Seele in uns.

Das Brahman ist der Âtman: das Prinzip aller Dinge ist. nicht etwa einem Teile nach, sondern ungeteilt, voll und ganz gegenwärtig in dem, was ich bei richtiger Erkenntnis als mein eignes Selbst, mein Ich, meine Seele in mir finde. Über den Wert dieses alle Anschauungen der Upanishad's beherrschenden Gedankens haben wir in der Einleitung, oben S. 37 fg., gehandelt. Hier wollen wir aus der großen Anzahl von Stellen, die ihn ausdrücken, nur so viele auswählen wie nötig, um zu zeigen, daß auch dieser Gedanke, ganz ebenso wie der von Brahman als Weltprinzip, seiner ursprünglichen Intention nach idealistisch, d. h. die Vielheit der Weltausbreitung negierend ist, dafs er aber, in dem Mafse wie wir versuchen. ihn in den auf den Realismus zugeschnittenen Formen unserer Erkenntnis zu begreifen, eine stufenweise zunehmende realistische Färbung erhält.

Ideali-Lehre.

Yâjñavalkya beginnt Brih. 2,4 seine Belehrung der Maitrevî stische Form dieser mit den Worten: "Fürwahr, nicht um des Gatten willen ist der Gatte lieb, sondern um des Selbstes (der Seele, âtman) willen ist der Gatte lieb". Ebenso sind alle Dinge der Welt. Gattin, Söhne und Güter, Brahmanenstand und Kriegerstand, Welträume, Götter, Wesen und das ganze Weltall uns lieb nicht an sich und um ihretwillen, sondern nur um unseres eignen Selbstes willen. Wie dies zu verstehen ist, zeigt der unmittelbar folgende, daraus gezogene Schlufs: "Das Selbst, fürwahr, soll man sehen, soll man hören, soll man verstehen, soll man überdenken, o Maitreyî; fürwahr, wer das Selbst gesehen, gehört, verstanden und erkannt hat, von dem wird diese ganze Welt gewußt". Dies besagt, daß alle Realität beschränkt ist und bleibt auf unser eignes Selbst, und daß wir alle Dinge auf der Welt nur insoweit kennen, lieben und besitzen, als sie in unserm Bewufstsein vorhanden sind,

als sie von unserm erkennenden Selbste befafst und getragen werden. Mit diesem Selbste ist alles erkannt: eine Welt außerhalb des Atman, unseres Selbstes, unserer Seele, gibt es nicht. Dies ist der Standpunkt des vollkommenen, die vielheitliche Welt leugnenden Idealismus, wie er weiter vertreten wird durch Stellen wie Brih. 2,1,16 und 20, wo gelehrt wird, dafs aus dem erkenntnisartigen Geiste (vijnanamaya purusha) alle Welten, Götter und Wesen wie Funken aus dem Feuer entspringen, oder Brih. 3,4 und 3,5, wo nach dem "Brahman, welches als Seele allem innerlich ist", gefragt wird, und die Antwort lautet: "Es ist deine Seele, welche allem innerlich ist", welche als Subjekt des Erkennens unerkennbar bleibt (3,4), und nach deren Innewerdung alle Welt, Kinder, Besitz und Wissenschaft in das Nichts versinken, welches sie in Wahrheit sind (3,5). - Schon in den letzteren Stellen gibt Pantheistisich eine Hinneigung zu dem uns allen angebornen Realismus kund, sofern die Existenz der Außenwelt nicht geleugnet wird: die Dinge sind da, aber sie sind ihrem Wesen nach nichts als der Atman allein. Ebenso in der berühmten Hauptstelle, Chând. 6,8-16, wo eine Reihe von geheimnisvollen Erscheinungen und Verhältnissen der Natur und des Lebens bis zu ihrem unerkennbaren Urgrund zurückgeführt werden. worauf es von diesem in einem neunmal wiederholten Refrain heifst: "Was jene Feinheit (jenes Unerkennbare, animan) ist, ein Bestehen aus dem ist dieses Weltall, das ist das Reale, das ist die Seele, das bist du, o Çvetaketu!"

Die Lehre von der alleinigen Realität des Âtman, der Seele in uns, steht in Widerspruch zu dem angebornen und unabstreifbaren Bewufstsein von der Realität der uns umgebenden Aufsenwelt, und dieser Widerspruch wird geflissentlich hervorgehoben in einer großen Anzahl von Stellen, welche mit großartiger Kühnheit der metaphysischen Intuition die Seele in uns als das unfafsbar Kleine mit der Natur aufser und Welt. uns als dem unfafsbar Großen identifizieren. Chând. 3.14.2: "Allwirkend ist er, allwünschend, allriechend, allschmeckend, das All umfassend, schweigend, unbekümmert; - dieser ist meine Seele im innern Herzen, kleiner als ein Reiskorn oder Gerstenkorn, oder Senfkorn oder Hirsekorn oder eines Hirse-

kornes Kern: - dieser ist meine Seele im innern Herzen. größer als die Erde, größer als der Luftraum, größer als der Himmel, größer als diese Welten". — Chând. 8.1.3: "Wahrlich. so groß dieser Weltraum ist, so groß ist dieser Raum inwendig im Herzen; in ihm sind beide, der Himmel und die Erde, beschlossen; beide, Feuer und Wind, beide, Sonne und Mond, der Blitz und die Sterne, und was einer hienieden besitzt und was er nicht besitzt, das alles ist darin beschlossen". - Chând. 3,13,7: "Nun aber das Licht, welches jenseits des Himmels dort leuchtet auf dem Rücken von allem, auf dem Rücken von jedem, in den höchsten, allerhöchsten Welten, das ist gewißlich dieses Licht, welches inwendig hier im Menschen ist". - Die Seele ist, wie diese Stellen lehren, das Weltall umfassend; sie ist aber zugleich alldurchdringend, sie ist in Der Antar- allen Dingen der antaryâmin, der "innere Lenker", Brih. 3,7,3: "Der, in der Erde wohnend, von der Erde verschieden ist, den die Erde nicht kennt, dessen Leib die Erde ist, der die Erde innerlich regiert, der ist deine Seele, der innere Lenker, der unsterbliche". Dieselbe Betrachtung wird dann weiter an mancherlei kosmischen und psychischen Verhältnissen durchgeführt, und zum Schlusse heifst es: "Er ist sehend nicht gesehen, hörend nicht gehört, verstehend nicht verstanden, erkennend nicht erkannt. Nicht gibt es außer ihm einen Sehenden, nicht gibt es außer ihm einen Hörenden, nicht gibt es aufser ihm einen Verstehenden, nicht gibt es aufser ihm einen Erkennenden. Er ist deine Seele, der innere Lenker, der Unsterbliche. - Was von ihm verschieden, das ist leidvoll." Hiernach ist der Antaryâmin, d. h. die in allen Dingen wohnende und sie regierende Kraft, ihrem Wesen nach Bewufstsein; denn, wie es Ait. 3,3 heißt, alle Götter, alle Elemente und alle organischen Wesen, "alles dieses ist vom Bewufstsein gelenkt, im Bewufstsein gegründet; vom Bewufstsein gelenkt ist die Welt, das Bewufstsein ist ihr Grund, das

Sitz des Âtman im Herzen. Obgleich das Weltprinzip nach diesen und vielen andern Stellen als das Bewufstsein, als Subjekt des Erkennens in unserm Innern wohnt, so ist doch sein Sitz nicht im Kopfe, sondern im Herzen: Brih. 4,4,22: "Wahrlich, dieses große,

Bewufstsein ist Brahman".

ungeborne Selbst ist unter den Lebensorganen jener aus Erkenntnis Bestehende (vijñânamaya). Hier, inwendig im Herzen ist ein Raum, darin liegt er, der Herr des Weltalls, der Gebieter des Weltalls, der Fürst des Weltalls; er wird nicht höher durch gute Werke, er wird nicht geringer durch böse Werke; er ist der Herr des Weltalls, er ist der Gebieter der Wesen, er ist der Hüter der Wesen; er ist die Brücke, welche diese Welten auseinanderhält, daß sie nicht verfließen" (Rückbeziehung auf Brih. 3,8,9). — Auf dieser Stelle dürfte beruhen Kaush. 3,8: "Er ist der Hüter der Welt, er ist der Gebieter der Welt, er ist der Weltenherr; und dieser ist meine Seele, das soll man wissen!" — Dementsprechend feiern zahlreiche Stellen späterer Upanishad's das Brahman als "in der Höhle [des Herzens] versteckt" (nihito guhâyâm, zuerst Taitt. 2,1; dann Kâth. 1,14. 2,20. 3,1. 4,6-7; Mund. 2,1,10. 3,1,7 usw.). Die Identität des Âtman in uns mit dem Âtman im Weltall wird, wie durch das tat tram asi der Chând. Up. 6,8-16, so auch durch das, tat tram asi. ihm wahrscheinlich nachgebildete, etad vai tad "fürwahr dieses ist das" ausgedrückt, Brih. 5,4; dieselbe Formel findet sich Kâth. 4,3-6,1 zwölfmal in Prosa an die Verse angehängt; in dem Bewußstsein dieses Gedankens: "dieses ist das", liegt nach Kâth. 5,14 die höchste Wonne. Wir zitieren aus diesem Zusammenhange nur Kâth. 4,12-13:

Zollhoch an Größe weilt mitten Im Leibe hier der Purusha. Herr des Vergangnen und Künft'gen, Wer ihn kennt, ängstigt sich nicht mehr, -Wahrlich, dieses ist das!

Wie Flamme ohne Rauch, zollhoch An Größe ist der Purusha, Herr des Vergangnen und Künft'gen, Er ist es heut' und morgen auch Wahrlich, dieses ist das!

Wie der Purusha hier einer Flamme ohne Rauch, so wird er, wohl in Nachbildung dieser Stelle, Cvet. 6,19 einem Feuer, dessen Holz verbrannt ist, verglichen (ebenso Maitr. 6,34. Up. S. 357; Brahmavidyâ 9; Nrisinhott. 2, Up. S. 783), während Çvet. 5,9 den Kontrast des Âtman in uns mit dem Âtman im Weltall auf die (Dhyânab. 6 noch überbotene) Spitze treibt:

Spalt' hundertmal des Haars Spitze Und nimm davon ein Hundertstel, Das denk' als Größe der Seele, Und sie wird zur Unendlichkeit.

Die Schilderung des Åtman als einer rauchlosen Flamme im Herzen hat sich in den Yoga-Upanishad's zu dem Bilde von der Spitzflamme im Herzen fortentwickelt, dessen ältestes Vorkommen Mahân. 11,6—12 sein dürfte (vgl. Brahmavidyâ 10. Yogaçikhâ 6. Yogatattva 9—11. Maitr. 6,30, Up. S. 352).

Kosmogonistische Fortbildung.

Wir sahen oben, wie die Lehre von Brahman als kosmischem Prinzip in Akkommodation an die empirische Anschauungsweise sich darstellte als zeitliche Schöpfung der Welt durch Brahman als Ursache. Auf derselben Akkommodation beruht es, wenn die Lehre von Brahman als psychischem Prinzip die Form annimmt, dass Brahman, nachdem er die Welt geschaffen, als individuelle Seele in dieselbe eingeht. Brih. 1,4,7: "Die Welt hier war damals nicht entfaltet; aber dieselbe entfaltete sich in Namen und Gestalten; ... in sie ist jener [Atman] eingegangen bis in die Nagelspitzen hinein; ... darum ist dieses die [zu verfolgende] Wegespur des Weltalls, was hier [in uns] der Atman ist; denn in ihm kennt man das ganze Weltall" usw. Die letzten Worte beweisen, dass das geschilderte Eingehen des Âtman als Seele in die von ihm geschaffene Welt nur eine Form ist, um die gelehrte Identität der Seele mit dem Weltprinzip vorstellig zu machen. Mehr und mehr verhärtet sich dann dieselbe weiter zu einem wirklichen Realismus, wie die folgenden Stellen zeigen. Brih. 2,5,18: "In Burgen ging als Vogel er, in Burgen er als Bürger ein". — Chând. 6,3,3: "Da ging jene Gottheit in diese drei Gottheiten (die drei Elemente) mit diesem lebenden Selbste ein und breitete auseinander Namen und Gestalten". — Taitt. 2,6: "Nachdem er Kasteiung geübt, schuf er diese ganze Welt, was irgend vorhanden ist. Nachdem er sie geschaffen, ging er in dieselbe ein". - Weiter realistisch ausgemalt findet sich diese Vorstellung schon Ait. 1,11-12: "Und er erwog: auf welchem Wege soll ich in dasselbe eingehen? ... Da spaltete er hier den Scheitel und ging durch diese Pforte hinein". - Der Realismus wird, je später, um so härter; als Beispiel mag Maitr. 2,6, Up. S. 320, dienen: Prajapati schuf die vielen Geschöpfe; "die sah er bewufstlos und leblos wie einen Stein, regungslos wie einen Baumstamm dastehn. Da hatte er keine Freude. Und er beschlofs: ich will, um sie zum Bewufstsein zu erwecken, in sie hineinfahren. Da machte er sich selbst, wie ein Wind ist, und wollte in sie hineinfahren" usw.

So sehen wir den ursprünglichen Idealismus durch die zunehmende Akkommodation an die Anforderungen unseres Erkenntnisvermögens zu einem Realismus erstarren, welcher dem semitischen (Genesis 2,7) nichts nachgibt.

## 4. Das Brahman als persönlicher Gott (îçvara).

Das Bestreben, die idealistische, eine Welt außer dem Ursprung des Theis-Atman leugnende Grundanschauung, in welcher das Denken des Theis der Upanishad's wurzelt, in verständliche, d. h. realistische Formen zu kleiden, führte zunächst, wie wir sahen, zum Pantheismus, welcher dem empirischen Bewufstsein die Realität der Welt zugesteht und daneben die Alleinheit des Atman dadurch behauptet, daß er erklärt, diese ganze Welt sei nichts anderes als der Atman. Diese Behauptung war im Grunde ein Machtspruch und lief darauf hinaus, dass die Welt als Erscheinungsform des Âtman dem Âtman selbst als ein Anderes gegenübertritt, so sehr man auch durch die unermüdlich wiederholte Versicherung, die Welt sei mit dem Atman, das unendlich Große außer uns mit dem unendlich Kleinen in uns, identisch, diesen Gegensatz auszugleichen suchte. - Einen Schritt weiter in derselben, zum Realismus strebenden Richtung bedeutet es, wenn der Atman als Prinzip nicht nur der Welt, als welche er erscheint, sondern auch dem Atman in uns, mit dem er ursprünglich identisch ist, entgegengestellt wird: so entsteht der in gewissen spätern Upanishad's aufkommende Theismus. Derselbe ist nicht aus dem altvedischen Polytheismus entstanden, sondern tritt erst auf, nachdem dieser durch die Atmanlehre längst überwunden war; der Atman ist nicht ein "Gott", deva, im altvedischen Sinne, sondern er ist der "Herr", îcvara. Der Unterschied beider Vorstellungs-

weisen wird deutlich werden, wenn wir zunächst über die Stellung der altvedischen Götter in den Upanishad's die wichtigsten Data zusammenstellen.

Die altvedischen Götter nishad's.

Die Existenz der altvedischen Götter, Agni, Indra, Vaschen Götter in den Upanishad's so wenig geleugnet, wie die der griechischen von Xenophanes. Aber wie bei diesem alle andern Götter ebenso wie die Menschen dem einen Gotte untergeordnet werden (εξς βεὸς ἔν τε βεοῖσι καὶ άνθρώποισι μέγιστος), so sind in den Upanishad's alle altvedischen Götter vom Åtman erschaffen und von ihm abhängig. Aus dem Âtman gehen, wie die Funken aus dem Feuer, alle Welten, alle Wesen, und so auch alle Götter hervor (Brih. 2,1,20); in ihm fußen alle Götter (Kâth. 4,9); von ihm sind sie als die Welthüter erschaffen worden (Ait. 1,1,3); "darum, wenn die Leute von jedem einzelnen Gotte sagen, «opfere diesem, opfere jenem!» so [soll man wissen, dass] diese erschaffene Welt von ihm allein herrührt; er also ist alle Götter. . . . Diese [Schöpfung] hier ist eine Überschöpfung des Brahman. Weil er als höhere [als er selbst ist] die Götter schuf, und weil er, als ein Sterblicher, die Unsterblichen schuf, darum heifst sie die Überschöpfung" (atisrishti, Brih, 1,4,6). Weiter wird (Brih. 1,4,11-13) berichtet, wie der Atman die göttlichen Kshatriya's (Indra, Varuna, Soma usw.), Vaiçya's (die Vasu's, Rudra's, Aditya's usw.) und Cûdra's (den Pûshan) erschaffen habe. Nach Brih. 1,3,12—16 sind es die Organe des Prâna, Rede, Geruch, Auge, Ohr, Manas, welche von ihm über den Tod hinausgeführt werden und nun als die Götter, Agni, Vâyu, Âditya, Himmelsgegenden und Mond, fortbestehen. Die Zahl der Götter wurde in vedischer Zeit in der Regel auf dreiunddreifsig angegeben. Das Vage und Willkürliche dieser Bestimmung bringt Yâjñavalkya Brih. 3,9,1 in folgender Weise zum Bewufstsein: warum drei und dreifsig? warum nicht drei und dreihundert? oder drei und dreitausend? oder beide zugleich (3306)? und wenn es 33 sein sollen, so kann man diese ebenso gut auf sechs, auf drei, auf zwei, auf anderthalb, auf einen zurückführen, welches der Prâna ist. Alle jene Zahlen, 3306, 33, 6, 3, 2, 11/2, gehen als mannigfache Kräfte, Teile und Organe der Natur zuletzt zurück auf

eine Einheit, "den Prâna, so sprach er, dieses nennen sie das Brahman, das Jenseitige (tyad)". - Die Abhängigkeit aller dieser Naturgötter vom Brahman schildert der Mythus Kena 14-28: Agni kann nicht einen Strohhalm verbrennen, Vâyu nicht einen Strohhalm fortwehen ohne den Willen des Brahman, welches in allen Göttern wirkt. Brahman wohnt, nach Brih. 3,7, als der innere Lenker (antaryâmin) in allen Teilen der Welt und so auch in allen Göttern, die ihnen entsprechen. Alle Götter vollbringen, nach einem Taitt. 2,8 und Kâth. 6,3 erhaltenen Verse, ihre Tätigkeit "aus Furcht" vor Brahman, und auch der Seele des Brahmanwissenden vermögen nach Kaush. 1,5 Indra und Prajâpati, die Türhüter der Himmelswelt, den Eintritt nicht zu wehren und laufen vor ihr davon. Und wie die Macht der Götter von Brahman abhängt, so ist auch ihr Wissen kein vollkommenes; von Haus aus besitzen sie das Brahmanwissen nicht (vgl. Brih. 1,4,10, 4,3,33, 5,2,1. Taitt. 2,8. Kaush. 4,20. Kâth. 1,21); daher sie Chând. 8,7 fg. den Indra absenden, um von Prajâpati das Wissen vom Âtman zu erlangen; und erst nachdem sie es erlangt haben, verehren sie ihn in der Brahmanwelt als das Selbst; darum besitzen sie alle Welten und alle Wünsche (Chând. 8,12,6). In dieser Beziehung haben die Götter vor den Menschen nichts voraus: "Wer immer von den Göttern dieses [«ich bin Brahman»] inne ward, der ward eben zu demselbigen; und ebenso von den Rishi's, und ebenso von den Menschen. . . . Und auch heutzutage, wer also eben dieses erkennt: «ich bin Brahman!» der wird zu diesem Weltall; und auch die Götter haben nicht Macht, zu bewirken, dafs er es nicht wird. Denn er ist die Seele (âtman) derselben" (Brih. 1,4,10).

Diese Stellen kennzeichnen die Rolle, welche die Götter in den ältesten Upanishadtexten spielen; etwas ganz anderes und nicht damit zu verbinden ist es, wenn gelegentlich einzelne Götter als symbolische Vertreter des Atman erscheinen, wie z. B. Indra Brih. 1,5,12. Ait. 1,3,14. Kaush. 2,6. 3,1, Varuna Taitt. 3,1, oder Prajapâti Chând. 8,7 fg.

Nicht aus diesem altvedischen, noch in den Upanishad's Theistische nachklingenden Polytheismus, sondern aus ganz andern Voraus-Anklänge in den ältern setzungen hat sich der Monotheismus entwickelt, dem wir in blad's.

einigen spätern Upanishad's begegnen; hierauf weist schon der äußerliche Umstand hin, daß der persönliche Gott der Upanishad's, in der Regel und von Ausnahmen (wie Kâth. 2,12.21. Cvet. 1,8 und öfter) abgesehen, nicht dera (Gott), sondern ic, ica, îçâna, îçvara (der Herr), später gewöhnlich parameçvara (der höchste Herr) genannt wird. Wie schon diese Namen zeigen, werden wir den Ursprung des Upanishad-Theismus in solchen Texten zu suchen haben, welche den Atman als den "innern Lenker" (antaryâmin) in allen Teilen und Kräften der Natur und des Menschen feiern (Brih. 3,7,3-23) und alle Wirkungen in der Welt auf seinen Befehl (praçâsanam) erfolgen lassen, wie Brih. 3,8,9: "auf dieses Unvergänglichen Geheifs, o Gârgî, stehen auseinandergehalten Sonne und Mond" usw. Hier ist die Rede von dem "Unvergänglichen" (aksharam, Neutrum), welches für den Augenblick poetisch personifiziert wird; dies ist noch kein Theismus, sondern nur der erste Anfang dazu. Ebenso Brih. 4,4,22: "Hier inwendig im Herzen ist ein Raum, darin liegt er, der Herr des Weltalls, der Gebieter des Weltalls, der Fürst des Weltalls; er wird nicht höher durch gute Werke, er wird nicht geringer durch böse Werke; er ist der Herr des Weltalls, er ist der Gebieter der Wesen, er ist der Hüter der Wesen; er ist die Brücke, welche diese Wesen auseinanderhält, daß sie nicht verfließen". Ähnlich steht es mit den momentanen Personifikationen des Brahman als Liebeshort, Liebesfürst, Glanzesfürst (Chand. 4,15,2-4); und auch wenn Îçâ 1 gefordert wird, das Weltall "in Gott zu versenken" (îçâ vâsyam idam sarvam), so ist dies noch kein Theismus, denn der Gott, von dem hier die Rede ist, ist, wie das Folgende (Vers 6-7) zeigt, der Atman in uns. Ein persönlicher Gott und mit ihm sogar die Prädestination scheint gelehrt zu werden Kaush. 3,8: "Er wird nicht höher durch gute Werke und wird nicht geringer durch böse Werke, sondern er ist es, der das gute Werk den tun macht, welchen er aus diesen Welten emporführen will, und er ist es, der das böse Werk den tun macht, welchen er abwärts führen will. Er ist der Hüter der Welt, er ist der Gebieter der Welt, er ist der Weltenherr, - und dieser ist meine Seele (âtman), das soll man wissen". Wie der letzte Zusatz zeigt,

ist es doch wieder nur das eigne Selbst (âtman), welches den Menschen zum Guten und Bösen determiniert, und somit noch kein Theismus. Ein solcher ist erst da zu konstatieren, wo Erstes Aufder Atman nicht nur der Welt, sondern auch dem Selbste in Theismus in uns als ein anderer gegenübertritt. Dies scheint in klarer Weise zuerst der Fall zu sein in der Kâthaka-Upanishad, wo 3,1 die höchste und die individuelle Seele als Licht und Schatten unterschieden werden, und nach 2,23 die Erkenntnis des Âtman auf einer Art Guadenwahl beruht:

Nur wen er wählt, von dem wird er begriffen, Ihm macht der Atman offenbar sein Wesen.

Ob auch Kath. 2,20 in theistischem Sinne zu interpretieren ist. hängt davon ab, ob man dhâtuprasâdâd "durch Beruhigung der Elemente", oder dhâtuh prasâdâd "durch die Gnade des Schöpfers" (schaut man die Herrlichkeit des Âtman), zu lesen hat; bei seiner Wiederkehr Cvet. 3,20 und Mahân. 10,1 ist der Vers jedenfalls (vgl. auch Çvet. 6,18 âtma-buddhi-prasâdam) im Sinne des Theismus zu deuten. Dies führt uns zur Çvetâ- Çvetâ- Çveta- Çvatara als Çvatara-Upanishad, dem Hauptdenkmale der theistischen Upa- Hauptdenknishadlehre, in welcher Gott und Seele, ohne auf ihre ursprüng- Theismus. liche Wesensidentität zu verzichten, doch deutlich voneinander geschieden werden. So heifst es Cvet. 4.6-7 (in Umdeutung des Verses Rigv. 1,164,20, oben I, 1, S. 113):

Zwei schönbeflügelte, verbundene Freunde Umarmen einen und denselben Baum: Einer von ihnen speist die süße Beere, Der andere schaut, nicht essend, nur herab.

Zu solchem Baum der Geist, herabgesunken, In seiner Ohnmacht grämt sich wahnbefangen: Doch wenn er ehrt und schaut des andern Allmacht Und Majestät, dann weicht von ihm sein Kummer.

Diese Verse kehren wieder in der Mund. Up. 3.1.1-2, die im übrigen einen pantheistischen Geist atmet, daher sie hier wohl aus der theistischen Çvetâçvatara entlehnt sind. Aber auch in der letzteren bleibt der alles außer dem Atman für nichtreal haltende Idealismus und der die Welt mit dem

Âtman identifizierende Pantheismus, welche beide aus den früheren Upanishad's übernommen wurden, neben dem Theismus bestehen und machen dadurch die Darstellung vielfach widerspruchsvoll und philosophisch unverständlich; so, wenn 4,10 die Welt für eine vom höchsten Gott hervorgebrachte Mâyâ (Täuschung) erklärt wird, wiewohl mit der Realität der Welt auch die Realität Gottes wegfällt und nur der Atman in uns als real übrig bleibt; - oder wenn Cvet. 1,6 die Scheidung von Seele und Gott (dem Schwan und dem Treiber) für einen Wahn erklärt wird und daneben die Aufhebung dieses Wahnes als eine Gnade des durch ihn erst der Seele als ein anderer gegenübergestellten höchsten Gottes erscheint. Hierdurch wird die Cvetâçvatara ein höchst widerspruchsvolles Werk; sie gleicht einem Codex bis palimpsestus: unter den Schriftzügen des Theismus gewahrt man, halb erloschen, die des Pantheismus und unter diesen die des Idealismus. — Ähnlich wie im spätern Vedânta wird schon Çvet. 5,5. 6,4. 6,11. 6.12 als Hauptfunktion des *levara* bezeichnet, die Werke zur Reife zu bringen und ihre Frucht an die Seelen zu verteilen; ob auch ihr diese ganze Vorstellung des İçvara wie später im Vedânta (System des Ved. S. 292 fg.) als eine blofs exoterische gilt, ist aus Cvet. 3,7 (vgl. Up. S. 298 und 290) nicht mit Sicherheit zu entscheiden.

Späterer Theismus. Aufgenommen und weitergeführt wird der Theismus der Çvetâçvatara von spätern Upanishad's, welche einen Anschluß an die Volksreligion suchen, indem sie den Âtman der Upanishadlehre mit dem Kultus des Çiva (dessen Genesis man schon in Çvet. Up. beobachten kann, Up. S. 290) oder des Vishņu verbinden. Aber selbst in ihnen bricht der ursprüngliche, Welt und Gott in dem Âtman aufhebende, Idealismus durch: so Nṛisinhottara-tâpanîya-Up. 1 (Up. S. 781), wo von den drei Zuständen der Seele (Wachen, Traum, Tiefschlaf) der "vierte" und höchste Zustand, der Twiya unterschieden wird, welcher als der Abgrund der ewigen Einheit erscheint, in dem alle Unterschiede des Seins und Erkennens verschwinden und die ganze Weltausbreitung ausgelöscht wird, "und auch der İçvaru (der persönliche Gott) wird verschlungen von dem Turiya (dem Vierten), von dem Turiya!"

Des Systems der Upanishad's zweiter Teil:

# Kosmologie oder die Lehre von der Welt.

VI. Brahman als Weltschöpfer.

# 1. Vorbemerkungen zur Kosmologie.

Die Sûtra's des Bâdarâyana (1,1,2) definieren Brahman Brahman als dasjenige, janma-âdi asya yata' iti, "woraus Ursprung fer, Erhalter usw. [d. h. Ursprung, Bestand und Vergang] dieses [Welt-nichter der alls] ist". Diese Definition geht zunächst zurück auf Taitt. 3,1: "Dasjenige, fürwahr, woraus diese Wesen entstehen, wodurch Badarayasie, entstanden, leben, worein sie, dahinscheidend, wieder eingehen, das suche zu erkennen, das ist das Brahman". Indes ist zu bemerken, dass in dieser Upanishadstelle nicht, wie in dem Sûtram, von einem Entstehen, Bestehen und Vergehen des Weltganzen, sondern nur von einem solchen der einzelnen Wesen die Rede ist. Anders würde es, wenn wir Çankara folgen dürften, mit einer noch älteren Stelle stehen, Chând. 3,14,1: "Gewifslich dieses Weltall ist Brahman; als Tajjalân soll man es ehren in der Stille". Das Wort Tajjalân ist ein nur hier vorkommender Geheimname des mit Brahman identifizierten Weltalls, welcher von Çañkara zu Chând. 3,14,1 er- (añkara's klärt wird wie folgt: "Aus diesem (tad) Brahman ist durch auf Tajjadie Entwicklung zu Feuer, Wasser, Erde usw. das Weltall 16th, Chand. 3,14.1. entstanden (jan); darum heifst es taj-ja. Ebenso geht es auf

fung auf Taitt. 3.1.

dem diesem Entstehungsgange entgegengesetzten Wege in ebendemselben Brahman unter (li), d. h. es verfliefst mit seiner Wesenheit: darum heifst es tal-la. Und ebenso endlich ist es das Brahman, in welchem das Weltall zur Zeit seines Bestehens atmet (am), lebt, sich bewegt; darum heifst es tadanam. Somit ist es in den drei Zeiten [Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft] nicht von der Brahman-Wesenheit verschieden, da es nichts gibt, was über diese hinaus läge" (vgl. die übereinstimmende Erklärung Cankara's zu Brahmasûtra 1.2.1 p. 167, S. 87 unserer Übersetzung). Wenn Böhtlingk (Berichte der Sächs. Ges. d. W. 1896, S. 159 fg.: 1897, S. 83) diese Erklärung Çankara's für ungrammatisch erklärt, weil apaîsita ein Objekt haben müsse, und sonach den Geheimnamen nur in Jalân finden will, so steht dem der ganz analoge Fall Kena 31, tadd ha Tad-ranam nâma, Tad-vanam ity upâsitaryum, entgegen; übrigens würde dadurch an der Sache nichts geändert werden. Nach Çaūkara's Auffassung hätten wir also schon in dem Namen Tajjalân (= tad-ja-la-an) eine Zusammenfassung der drei Eigenschaften des Brahman als Schöpfers, Erhalters und Vernichters der Welt vor uns. Ob dies richtig ist, ob in einer so alten Upanishad schon das Dogma von der Weltvernichtung anzunehmen und nicht vielmehr auch hier blofs an eine Vernichtung der einzelnen Wesen zu denken ist, wird noch später zu untersuchen sein. Inzwischen wollen wir nach jenen drei Eigenschaften des Brahman unsere Darstellung der Kosmologie ordnen, und somit der Reihe nach von Brahman als Weltschöpfer, als Welterhalter und als Weltvernichter handeln. Wenn übrigens Cankara, in der angeführten Stelle und so in vielen andern, behauptet, die ganze Lehre von der Schöpfung sei nicht im eigentlichen Sinne zu verstehen und solle blofs dienen, um die Wesensidentität der Welt mit Brahman zu lehren (vgl. System des Vedânta, Kap. XIX-XX), so bedarf auch dies noch einer genaueren Untersuchung und Erörterung der Frage, inwieweit vom Standpunkte der Atmanlehre eine Weltschöpfung möglich ist.

Vorbehalt und Anord-

# 2. Die Weltschöpfung und die Atmanlehre.

Wir haben oben, im ersten Teile unseres Werkes, aus Altvedische den Hymnen und Brâhmana's eine Reihe von Beschreibungen Schöpfungstehre. der Weltschöpfung kennen gelernt und als gemeinsamen Typus bei vielen derselben nachgewiesen, dafs 1) das Urprinzip aus sich 2) die Materie schafft und dann 3) als Erstgeborenes in dieselbe eingeht. Wir wollen die Hauptstellen für diese Lehre zunächst hier kurz überblicken.

Rigv. 10,129: Zu Anfang ist nur "jenes Eine" (tad ckam): dasselbe besteht als ein von einer Hülse umschlossenes lichtloses Gewoge (apraketam salilam), aus welchem durch Tapas jenes Eine als Kâma oder Manas (je nach der Auffassung von Vers 4) zuerst geboren wird (I, 1, S. 122 fg.).

Rigv. 10,121: Prajāpati erzeugt die Urwasser und geht aus ihnen als goldner Keim (hiranyāgarbha) hervor (I, 1, S. 130).

Rigv. 10,81—82: Viçvakarman schafft die im Urschlamm-schmalz, d. h. in den Urwassern versunkenen Welten und geht sodann aus diesen Wassern als der alle Götter bergende Urkeim hervor (I, I, S. 135 fg.).

Rigy. 10,72: Brahmanaspati schafft die Aditi (salilam, uttånapad, sad) und geht selbst als Daksha aus ihr hervor (I, 1, S. 144).

Rigv. 10,125: Die *Vác* ist es, welche am Anfang den Vater des Weltalls antrieb und dann wiederum in Meeres Wassern geboren wird, um sich über die Wesen zu verteilen (I, 1, S. 148).

Rigy. 10,90: aus dem *Purusha* (als *Adipurusha*, Sây.) wird die *Virâj*, und aus dieser wiederum der *Purusha* (als *Nârâyaṇa*, "Sohn des Purusha" oder "Sohn der Wasser", d. h. als *Hira-nyagarbha*) geboren (I, I, S. 153).

Çatap. Br. 6,1,1: Der *Parusha Prajāpati* schafft die Wasser, geht, um aus ihnen geboren zu werden, als Ei in sie ein und ergiefst sich aus ihm als das Brahman (I, I, S. 200).

Atharvav. 11,4; der *Prâṇa* zeugt das Weltall und geht als Erstgeborner (als *apâṇa garbha*, v. 26) in demselben hervor (I, 1, S. 301 fg.).

Atharvav. 10,7,7—8: Skambha, in welchem Prajâpati der Welt Ganzes stützend hegte, geht mit einem Teile von sich in die Welt ein (I, 1, S. 315).

Taitt. År. 1,23: Prajâpati, die Welten bauend, ging als der Ordnung Erstgeborner mit dem eignen Selbste ins eigne Selbst ein (I, 1, S. 198. 332).

Vâi. Samh. 34,1-6: der Geist (manas) schliefst alle Dinge in sich und verweilt als unsterblich Licht im Menschen (I. r. S. 335).

Motiv dieser Lebre

Als Motiv der in allen diesen Stellen herrschenden Anschauung läfst sich bezeichnen, dafs man das Urprinzip in der ganzen Natur, namentlich aber und vor allem in der Seele (der Weltseele und der Einzelseele) verwirklicht sah. Hieraus entsprang die Vorstellung, dass das Urwesen die Welt geschaffen habe und dann als Erstgeborner der Schöpfung in dieselbe eingegangen sei. Diese überkommene Anschauung werden wir auch in den Upanishad's vielfach auftreten sehen.

Widersprechender Standpunkt der Upani-shad's.

Aber wie ist dies möglich, da die ganze Lehre von der Weltschöpfung und von dem Eingehen des Schöpfers in die von ihm geschaffene Welt mit der Atmanlehre der Upanishad's, streng genommen, in Widerspruch steht?

Es wird, wie wir sahen, von den Upanishad's oft ausgesprochen und liegt schon im Begriffe des Atman, dass er die alleinige Realität ist, und daß es außer ihm nichts geben kann, daß somit durch seine Erkenntnis alles erkannt ist. Auf diesem Standpunkte kann eine Schöpfung der Welt aus dem Atman nicht gelehrt werden, weil es keine Welt außer Akkommo- dem Åtman gibt. Aber die Höhe dieser metaphysischen das empiri. Anschauung liefs sich, angesichts des empirischen, eine reale sche Be-wußtsein. Welt lehrenden Bewußtseins nicht behaupten; man mußte die Realität der Welt einräumen und vereinigte damit das idealistische Dogma von der alleinigen Realität des Atman dadurch, dafs man erklärte, die Welt sei da, sei aber in Wahrheit nur der Atman. Auch auf diesem, Atman und Welt für identisch erklärenden Standpunkte war eine Weltschöpfungslehre nicht möglich. Und erst indem man dem empirischen Bewufstsein eine weitere Konzession machte und jene nur behauptete, in Wirklichkeit aber nicht durchführbare Identität von Âtman und Welt gestaltete zu einem Verhältnis der Kausalität zwischen dem Âtman als Ursache und der Welt als seiner Wirkung. - erst jetzt konnte und mußte man eine Theorie

dation an sche Be-

Die Identität wird zur Kausalität.

darüber aufstellen, wie die Welt als Wirkung aus dem Atman hervorgegangen oder erschaffen worden sei. Dieser Schritt hatte noch einen weiteren zur notwendigen Folge. Nach der Schöpfungslehre war die Welt aus dem Ätman als ein Anderes herausgetreten; man musste suchen, ihn wieder in dieselbe hineinzubringen, wollte man nicht auf das ursprüngliche Grunddogma von der alleinigen Realität des Åtman ganz verzichten. Aus diesen Motiven entsprang die Lehre, daß der Âtman in die von ihm erschaffene Welt als Seele (Weltseele Eingehen und Einzelseele) eingegangen sei, wie wir sie in den Upanishad's vorgetragen finden. So wurde es den Upanishadlehrern möglich, neben ihrer idealistischen Grundanschauung die aus dem Rigveda überkommene Lehre, wonach das Prinzip die materielle Welt schafft und dann als Erstgebornes in dieselbe eingeht, in modifizierter und fortentwickelter Weise festzuhalten. Wenn also die Vedântalehrer, Bâdarâyaṇa (Sûtram 2,1,14), Gaudapâda (Mândûkyakârikâ 1,18. 3,15) und Çankara (zu Brahmasûtra 4,3,14, p. 1126, S. 744 unserer Übersetzung, und öfter), behaupten, die Schrift lehre eine Weltschöpfung nur aus Akkommodation an die menschliche Fassungskraft, so ist dies nicht völlig abzuweisen und nur dahin zu berichtigen, dafs es nicht eine bewufste, sondern eine un- unbewufstbewufste Akkommodation an die, eine reale Welt nebst Akkommozeitlichem und kausalem Nexus fordernde empirische Anschauung ist, wenn auch die Upanishad's trotz ihrer weltvernichtenden Atmanlehre eine Schöpfung der Welt durch den Atman und ein Eingehen desselben in diese seine Schöpfung lehren, wie die folgenden Stellen zeigen.

Brih. 1,4.7: "Die Welt hier war damals nicht entfaltet; Beispiele. eben dieselbe entfaltete sich in Namen und Gestalten; ... in sie ist jener Atman eingegangen bis in die Nagelspitzen hinein, wie ein Messer verborgen ist in einer Messerscheide oder das allerhaltende [Feuer] in dem feuerbewahrenden [Holze]".

Chând. 6,2-3: "Seiend nur, o Teurer, war dieses am Anfang, eines nur und ohne zweites. . . . Dasselbige beabsichtigte: ich will vieles sein, will mich fortpflanzen; da schuf es die Glut". Weiter geht aus der Glut das Wasser, aus diesem die Nahrung (d. h. die Erde) hervor. "Jene Gott-

heit beabsichtigte: wohlan, ich will in diese drei Gottheiten [Glut, Wasser, Nahrung] mit diesem lebenden Selbste [der individuellen Seele] eingehen und auseinanderbreiten Namen und Gestalten".

Taitt. 2,6: "Er [der Åtman] begehrte: ich will vieles sein, will mich fortpflanzen. Da übte er Kasteiung. Nachdem er Kasteiung geübt, schuf er die ganze Welt, was irgend vorhanden ist. Nachdem er sie geschaffen, ging er in dieselbe ein".

Ait. 1,1: "Zu Anfang war diese Welt allein Åtman; es war nichts andres da, die Augen aufzuschlagen. Er erwog: ich will Welten schaffen. Da schuf er diese Welten: die Flut, die Lichträume, das Tote, die Wasser". Weiter 1,3,11: "Er erwog: wie könnte dieses [Menschengefüge] ohne mich bestehen? Und er erwog: auf welchem Wege soll ich in dasselbe eingehen? . . . Da spaltete er hier den Scheitel und ging durch diese Pforte hinein".

Chronologie. Was das relative Alter der angeführten Stellen betrifft, so dürfte die von uns gewählte Reihenfolge auch die historische sein. Am wenigsten entwickelt ist Brih. 1,4,7. Eingehend schildert Chând. 6,2—3 den Schöpfungsprozefs, kennt aber nur drei Elemente. Taitt. 2,1 läfst aus dem Åtman die fünf Elemente hervorgehen. Ait. 3,3 erwähnt die fünf Elemente und bezeichnet sie zum erstenmal mit dem spätern Terminus technicus pañca mahâbhâtâni; auch die ausgemalte Schilderung, wie der Åtman durch die Schädelnaht in den Menschen hineinfährt, Ait. 1,3,11, läfst diese Stelle unter den angeführten als die späteste erscheinen.

# 3. Die Schöpfung der unorganischen Natur.

Organisches und Unorganisches, In der ganzen Natur ist keine andere Grenze so scharf gezogen, wie die zwischen Unorganischem und Organischem; und diese Unterscheidung beherrscht auch die Naturanschauung der Inder, sofern sie zwar beides, Unorganisches wie Organisches, aus dem Åtman ableiten, jedoch in ganz verschiedenem Sinne. Alle organischen Wesen, also alle Pflanzen, Tiere, Menschen und Götter, sind wandernde Seelen, sind also im Grunde der Åtman selbst, wie er, aus Gründen die uns noch

beschäftigen werden, in diese vielheitliche Welt als wandernde, individuelle Seele eingegangen ist. Hingegen sind die (wegen ihres Umfanges von Ait. 3,3. Maitr. 3,2. Prânâgnihotrop. 4 an muhâbhútâni genannten) unorganischen Wesen, d. h. die fünf Elemente: Äther, Wind, Feuer, Wasser, Erde, wenn sie auch von Brahman regiert werden (Brih. 3,7,3-14) und unter dem Schutze besonderer Gottheiten stehen (Brih. 2,1,5-8. 2,5,1-10), doch nicht, wie alle Pflanzen, Tiere, Menschen und Götter, wandernde Seelen, sondern nur der von Brahman ausgebreitete Schauplatz, auf dem die Seelen ihre Rolle zu spielen haben. Ehe wir von der Entstehung der Elemente aus Brahman und sodann, im nächsten Abschnitte, von dem Eingehen des Brahman in sie als Seele handeln, ist noch einiges über die Schöpfungsmythen der Upanishad's vorauszuschicken.

Wir zeigten oben (Seite 166-168), wie es den Upanishad- Die Schöplehrern, trotz der von ihnen vertretenen, eine Welt außerhalb mythen der Upanides Âtman ausschliefsenden Alleinslehre, durch unbewufste Annäherung an die empirische Anschauung möglich wurde, sich an das überkommene Schema der Schöpfungsmythen anzuschliefsen. So wird Chând. 4,17,1-3 und, in kürzerer Form, Chând, 2,23 ein Schöpfungsmythus reproduziert, den wir, in teilweise wörtlicher Übereinstimmung, schon oben (l. 1. S. 183) 189) aus Ait. Br. 5,32 und Catap. Br. 11,5,8 kennen lernten-An die Vorstellung von dem Weltei, deren ersten Ursprung wir in dem "Lebenskräftigen, das in der Schale eingeschlossen war" (Rigy. 10,129,3) und in dem "goldnen Keime" (hiranyagarbha Rigv. 10,121,1) nachgewiesen haben (oben I, 1, S. 123. 130), und deren Fortbildung uns bereits Catap. Br. 6,1,1 und 11,1,6 begegnete (I, 1, S. 200, 195-196), knüpft ein Schöpfungsmythus an, welcher Chând, 3,19 erhalten ist: "Diese Welt war Chând, 3,19. zu Anfang nichtseiend: dieses [Nichtseiende] war das Seiende. Dasselbige entstand. Da entwickelte sich ein Ei. Das lag da, solange wie ein Jahr ist. Darauf spaltete es sich: die beiden Eierschalen waren, die eine von Silber, die andre von Gold. Die silberne ist diese Erde, die goldene der Himmel dort" usw. (Auf diesen Vorgängern beruht die Darstellung bei Manu 1.9—13.1 —

In eigentümlicher Verwebung erscheint die Vorstellung

von dem Weltei mit der von dem vorweltlichen Purusha

(Rigv. 10.90, oben I, 1, S. 150-158) in dem Schöpfungsmythus zu Eingang der, dem Rigveda angehörenden, Aitareva-Ait. 1.1. Upanishad. "Zu Anfang war diese Welt allein Atman; es war nichts andres da, die Augen aufzuschlagen. Er erwog: ich will Welten schaffen!" Nachdem er sodann die Erde und den Luftraum, die Wasser darüber und die darunter geschaffen. holt er aus den Wassern den Purusha hervor und formt ihn. Indem er diesen bebrütet, spalten sich, "wie ein Ei", Mund, Nase, Augen usw. desselben, woraus die acht psychischen Organe und aus diesen sodann Agni, Vâyu, Âditya usw, als die acht Welthüter hervorgehen, welche schliefslich im Menschen als Rede, Odem, Gesicht usw. Wohnung nehmen. Aber trotz dieser Belebung durch die aus dem Weltpurusha stammenden Sinnesorgane kann das Menschengefüge erst bestehen, nachdem der Schöpfer selbst durch die Scheitelnaht (vidriti) als individuelle Seele in dasselbe eingegangen ist. —

Brih. 1,4.

Der originellste und bedeutendste Schöpfungsmythus der Upanishad's ist die Darstellung der Weltausbreitung aus dem Âtman, Brih, 1.4. Hier erscheint die traditionelle Form des Schöpfungsmythus nur wie ein leicht übergeworfenes Gewand: der Zweck ist nicht, eine zusammenhängende Schönfungsgeschichte zu erzählen, sondern vielmehr, in einer Reihe lose aneinandergereihter Schöpfungsbilder die völlige Abhängigkeit alles Seienden von dem Åtman zu lehren. Daher wird immer wieder von neuem an den Atman angeknüpft, um zu zeigen, wie die Spaltung desselben in Mann und Weib und, durch Flucht des Weibes vor dem Manne, in die verschiedenen Tiergeschlechter, - die Ausbreitung von Name und Gestalt und das Eingehen des Âtman in dieselben, - die Schöpfung der göttlichen und nach ihnen der menschlichen Kasten, usw., — dies alles nur die Selbstausbreitung des Atman zur vielheitlichen Welt und die Wesensidentität aller ihrer Erscheinungen

Die Tendenz dieses Mythus ist deutlich: der Purusha, welcher Rigv. 10,90 das Urprinzip gewesen war, wird hier zu einer von dem Åtman abhängigen Potenz; und dementsprechend werden nur die Seelenorgane des Menschen auf den Purusha, die Seele selbst aber auf den Åtman zurückgeführt.

mit dem Atman bedeutet. Durch das Bewusstsein "ich bin Brahman" (aham brahma asmi, 1,4,10) wird der Atman zum Weltall, "und auch heutzutage, wer also eben dieses erkennt: «Ich bin Brahman!» der wird zu diesem Weltall; und auch die Götter haben nicht Macht, zu bewirken, daß er es nicht wird. Denn er ist die Seele (âtman) derselben". wird die überkommene Lehre von der Schöpfung nur als eine äußerliche Form beibehalten; sie dient nur, um die alleinige Realität des Åtman an den verschiedenen Welterscheinungen aufzuzeigen.

Von der Höhe dieses Standpunktes sehen wir die Upanishad's immer wieder zum angebornen Realismus zurückkehren, um eine Schöpfung der Welt und der Elemente, aus welchen sie besteht, im einzelnen zu lehren,

Wie in der griechischen Philosophie Philolaos, Platon und Die fünf Aristoteles, so unterscheiden auch die meisten indischen Denker fünf Elemente: Äther, Wind, Feuer, Wasser und Erde. eine Abhängigkeit der griechischen von der indischen oder der indischen von der griechischen Vorstellungsweise ist dabei nicht zu denken, schon deswegen, weil die Reihenfolge eine verschiedene ist, indem bei den Griechen zwischen Äther und Luft das Feuer, bei den Indern zwischen Äther und Feuer die Luft steht. Ferner, weil auf beiden Gebieten unabhängig von einander die einfache Beobachtung der Natur darauf führte, die fünf Aggregatzustände der Materie, das Feste, Flüssige, Gasförmige, Permanent-Elastische und Imponderabile, als die fünf Bestandteile der körperlichen Welt zu betrachten, denen, wie wir sehen werden, die fünf spezifischen Energien der Sinnesorgane entsprechen. Endlich sehen wir auch in der griechischen wie in der indischen Philosophie die Lehre von der Fünfzahl der Elemente aus einfacheren Vorstellungen allmählich sich bilden.

Bei den Indern ist das älteste Element das Wasser; schon Das Wasser. Rigy. 10.129,3 erschien das Urwesen als ein "lichtloses Gewoge" (apraketam salilam); Rigv. 10,121,9 erzeugt Prajapati "die glanzreich großen Wasser"; ebendieselben erscheinen Rigv. 10,82,1 als das Urschlammschmalz, in welches zu An-

fang Himmel und Erde eingetaucht waren; Rigv. 10,72,4-6

als der mit Aditi identische "Wogenschwall" usw. Auch in den Upanishad's lebt noch die Vorstellung von den Urwassern fort; Brih. 1,5,13: "jenes Prâna Leib sind die Wasser": - Chând. 7,10,1: "nur dieses Wasser, in festgewordenem Zustande, sind diese Erde, der Luftraum, der Himmel, die Berge. die Götter und Menschen, die Haustiere und Vögel, die Kräuter und Bäume, die wilden Tiere bis herab zu den Würmern, Fliegen und Ameisen, sie alle sind nur dieses Wasser in festgewordenem Zustande"; - und Kaush. 1,7 (Up. S. 28) sagt Brahman zu der sich mit ihm als identisch erkennenden Seele: "die Urwasser, fürwahr, sind meine Welt [als Hiranyagarbhal, und sie ist Dein!" Auch Kâth. 4,6 wird von dem Purusha gesagt, dafs er schon vor den Urwassern da war: und ebendieselben sind im folgenden Verse (vgl. oben Rigv. 10.72.5) unter der "zugleich mit dem Leben entspringenden Götterträgerin Aditi" zu verstehen; auch sie "weilt in der Herzenshöhle" (in welcher nach Chând, 8.1,3 Himmel und Erde beschlossen sind), d. h. auch die Urwasser sind ein Produkt des im Herzen wohnenden Âtman. Ihm hat, nach Ìcâ 4, Mútarigran (d. h. wohl der Prâna) schon die Urwasser eingewoben, er hat, nach Mahânâr. 1,4 durch Wasser die Lebewesen auf der Erde gesät. Auch die Kosmogonie Ait. 1,1 erklärt sich hieraus. Sie scheint speziell an Rigv. 10,82,1 anzuknüpfen. Dort hiefs es, daß anfangs die Welten im gleritam der Urwasser versunken gewesen, und dafs der Schöpfer, nachdem er zuerst die äufsersten Enden [die nur aus den Wassern bestehen konnten befestigt hatte, zwischen ihnen Erde und Himmel ausgebreitet habe (oben I, 1, S. 137). Hieraus läfst sich Ait. 1,1 verstehen, wo es heifst: "Er erwog: ich will Welten schaffen! Da schuf er diese Welten: die Flut, die Lichträume, das Tote, die Wasser (ambho, marîcîr. maram. anas). Jenes ist die Flut, ienseits des Himmels; der Himmel ist ihr Boden. Die Lichträume sind der Luftraum. Das Tote ist die Erde. Was unter ihr, das sind die Wasser". Nach dieser Darstellung haben wir als die beiden Enden der Welt, oberhalb und unterhalb derselben, Wasser, zwischen beiden aber den hellen Luftraum (daher nurricir) und die dunkle (daher tote) Erde, d. h. das súrtam und das asúrtam rajas aus

Rigy. 10,82,4. Aus einer Bezugnahme auf diese Stelle würde sich die übrigens isoliert dastehende Konstruktion der Weltteile Ait. 1.1 vollkommen erklären. Im weitern Verlaufe zählt dieselbe Upanishad (Ait. 3,3) schon die später üblichen fünf Elemente auf.

Ein weiterer Schritt geschieht Brih. 1,2,2, wo wir das eine Fener, Was-Element der Urwasser in drei übergehen sehen. Auch hier schafft Prajapati durch sein Lobsingen das Wasser: aus der Butterung desselben entsteht die Erde, aus der Anstrengung und Erhitzung bei dieser Tätigkeit das Feuer.

Die Hauptstelle für die Dreizahl der Elemente ist Chând. 6,2. Die Wasser sind hier nicht mehr der Ausgangspunkt, sondern nehmen ihre Stelle zwischen dem feineren Feuer und der gröberen Erde ein. Die Tendenz, für gewöhnliche Dinge mystische, dem Uneingeweihten unverständliche Ausdrücke zu wählen (welche in den Brahmasûtra's bis ins Komische getrieben wird), zeigt sich darin, daß neben dem Wasser, dessen Benennung schon feststand, das Feuer als tejas (Glut), die Erde als annam (Nahrung) bezeichnet wird. In systematischer Form wird das Hervorgehen dieser drei Elemente aus einander und zuhöchst aus dem Seienden, d. h. dem Brahman, geschildert und begründet: "Dasselbe beabsichtigte: Ich will vieles sein, will mich fortpflanzen! Da schuf es die Glut (tejas). Diese Glut beabsichtigte: Ich will vieles sein, will mich fortpflanzen! Da schuf sie die Wasser (apas). Darum wenn ein Mensch die Glut des Schmerzes fühlt oder schwitzt, so entstehet aus der Glut das Wasser [der Tränen, des Schweifses]. Diese Wasser beabsichtigten: Wir wollen vieles sein, wollen uns fortpflanzen! Da schufen sie die Nahrung (annam). Darum, wenn es regnet, so entstehet reichliche Nahrung, denn aus den Wassern eben entstehet die Nahrung, die man isset." Nachdem sodann das Eingehen des Seienden als individuelle Seele (jiva âtman) in die drei von ihm geschaffenen Gottheiten, d. h. in die Elemente, berichtet worden, so folgt weiter die Auseinandersetzung, wie das Seiende die von ihm erschaffenen Elemente "dreifach gemacht" habe, indem es jedes derselben mit Bestand- Die Dreteilen der drei andern versetzte. So wird beispielsweise an machang. Feuer, Sonne, Mond und Blitz nachgewiesen, daß das Rote

an ihnen aus Glut, das Weifse aus Wasser, das Schwarze aus Nahrung bestehe. Sonach sind die in der Natur vorkommenden Stoffe nicht reine Elementarstoffe, sondern Ge-

mische, wobei, wie Bâdarâyana sagt (Sûtram 2,4,22): vaiceshyât tu tadrâdas, tadrâdah, was man ganz wörtlich wiedergeben kann durch: denominatio fit a potiori. — In dieser Theorie von der Dreifachmachung der Urelemente liegt der erste Keim der spätern Unterscheidung von Reinstoffen (tanmûtra) und groben Elementen (sthúlabhútáni). Das erste Vorkommen derselben ist Praçna 4,8, wo unterschieden werden: "die Erde und der Erdstoff (prithivî ca prithivîmâtrâ ca), das Wasser und der Wasserstoff, die Glut und der Glutstoff, der Wind und der Windstoff, der Äther und der Ätherstoff". Die hier gebrauchten Ausdrücke: prithivîmâtrâ, upomâtrâ. tejomâtrâ, vâyumâtrâ, âkâçamâtrâ, werden dann später zusammengefafst zu dem Terminus Tanmâtra "aus diesem allein bestehend", welcher zuerst sich findet Maitr. 3,2 und weiterhin Prânâgnihotrop. 4. Mahop. 1. (An eine Entstehung aus tunu-mâtra, wie wohl behauptet worden, ist nach dem Gesagten nicht zu denken.) In dem (aufserhalb des Zusammenhangs stehenden) Verse Manu 1.27 werden die Tanmâtra's als anvyo mâtrâh erwähnt, und in der Sânkhyaphilosophie spielen sie, wie später zu zeigen, eine wichtige Rolle. Bâdarâyana nennt sie nicht, und Çankara im Kommentar zu 2,2,10, p. 514,14 erwähnt sie nur als Sankhyaterminus, um sie abzuweisen, vertritt aber in seiner Lehre von dem feinen Leibe (System des Vedânta S. 399 und Anm. 127) eine verwandte Vorstellung. — Nachdem man von den drei Elementen zu fünfen übergegangen war, machte man aus der Dreifachmachung der Elemente eine

Die tanmâtra's.

fachmachung.

mente die Hälfte rein und die andre Hälfte aus den vier übrigen Elementen zugemischt ist, so daß z. B. das in der Natur vorkommende Wasser aus 1, Wasser + 1, Erde + Motive dieser Lehre.

Motive dieser Lehre.

Motive dieser Lehre.

Als Motive dieser Dreifachmachung oder Fünffachmachung darf nicht die Vedântasâra § 128 (Böhtl.) in Verbindung mit ihr vorgetragene

Fünffachmachung (pañcikaranam, zuerst, unseres Wissens, bei Çank. zu Chând. 6,4, p. 417,5), welche im Vedântasâra dahin

präzisiert wird, dass von jedem der fünffachgemachten Ele-

Theorie betrachtet werden, nach welcher die Erde riechbar, schmeckbar, sichtbar, fühlbar und hörbar, das Wasser schmeckbar, sichtbar, fühlbar und hörbar, das Feuer sichtbar, fühlbar und hörbar, der Wind fühlbar und hörbar und der Äther bloß hörbar ist. Diese Theorie setzt nicht die gemischten, sondern die ungemischten Elemente voraus, welche bei ihrem Hervorgehen aus einander die Eigenschaften der Elemente, aus denen sie hervorgegangen sind, beibehalten (der Wind neben der Fühlbarkeit auch die Hörbarkeit, weil er aus dem hörbaren Äther hervorgegangen, usw.). Mit der Dreifachmachung oder Fünffachmachung hingegen steht diese Theorie in Widerspruch, da z. B. der fünffachgemachte Äther, eben wegen der Zumischung der vier andern Elemente, nicht mehr blofs hörbar, sondern auch fühlbar, sichtbar, schmeckbar und riechbar sein müßte. Hingegen wüßten wir als Motiv der Drei- und Fünffachmachung der Elemente, aufser der Wahrnehmung, daß in allem Spuren von allem sind (πᾶν ἐν παντὶ μεμίγται, Anaxagoras bei Ar. phys. 1.4 187 b 1), nur anzugeben, dass der menschliche Organismus, obwohl er nur einzelne Stoffe als Nahrung aufnimmt, doch aus ihnen alle drei Elemente, Nahrung, Wasser und Glut, entnimmt, welche nach der Schilderung, die sich an die Dreifachmachung der Elemente Chând. 6.5 anschliefst, zu seinem Aufbau erforderlich sind.

Ein großer Fortschritt über die behandelte Stelle Chând. 6,2 fg. hinaus, welche aus Brahman nur drei Elemente, Feuer, Wasser und Erde, hervorgehen ließ, besteht darin, daß der Äther (oder Raum âkâça) und der Wind (vâyu), welche in der ältern Zeit, wie wir sahen, als symbolische Vertreter des Brahman selbst gegolten hatten, weiterhin als die beiden feinsten Elemente zwischen Brahman und das Feuer eingeschoben wurden. Hierdurch gelangte man zur Fünfzahl der Elemente, welche, mit wenigen Ausnahmen, von allen spätern Philosophen Indiens angenommen werden. Die erste Stelle, welche die fünf Elemente nach dem Chând. 6,2 vorliegenden Schema, das erste aus Brahman und jedes folgende aus dem jedesmal vorhergehenden, hervorgehen ließ, findet sich (Aufzählungen wie Brih. 4,4,5 kommen nicht in Betracht) Taitt. 2,1, eine Stelle, welche in der indischen Philosophie eine fundamentale

Fünf Elemente. Entspresinne.

Bedeutung gewonnen hat: "Aus diesem Atman, fürwahr, ist der Äther [Raum] entstanden, aus dem Äther der Wind, aus dem Winde das Feuer, aus dem Feuer das Wasser, aus dem Wasser die Erde". — Dieser Fünfzahl der Elemente entspricht, chend fünf wie wir später sehen werden, die Fünfzahl der Erkenntnissinne (Gehör, Gefühl, Gesicht, Geschmack, Geruch), welche, wenn nicht die erste Aufstellung, so doch die definitive Festhaltung der fünf Elemente veranlafst hat. Jedes Element hat seine bestimmte Qualität (Ton, Fühlbarkeit, Farbe, Schmeckbarkeit, Riechbarkeit) und aufser dieser, wie schon oben bemerkt, noch die Qualität derjenigen Elemente, aus denen ein jedes hervorgegangen ist. Spätere Upanishadstellen, in denen die fünf Elemente teils aufgezählt, teils erwähnt werden, sind: Ait. 3,3 (noch ungeordnet): Çvet. 2,12. 6,2 (vgl. auch Kâth. 3.15); Praçna 6,4. Maitr. 3,2. 6,4. Âtma 2. Piṇḍa 2. Praṇagnihotra 4.

## 4. Die organische Natur.

Eingehen Lehre.

In Akkommodation an das menschliche, auf kausale Zudes Brahman in seine sammenhänge gerichtete Erkenntnisvermögen stellte sich die Schopfung. Wesensidentität der Welt mit Brahman als eine Schöpfung der Welt durch das Brahman dar. Wie das indische Wort für Schöpfung, srishti, zu verstehen gibt, ist diese zu denken als ein Entlassen, Loslassen, Ausgießen, somit als ein Heraustreten der Welt aus Brahman, welches als solches mit dem Grunddogma von der alleinigen Realität des Brahman in Widerspruch stand. Daher erforderte die Lehre von der Schöpfung der Welt, sollte diese nicht als ein Anderes, ein Fremdes dem Brahman gegenübertreten, zu ihrer Ergänzung die Vorstellung, daß das Brahman selbst, nachdem es die Welt geschaffen, in dieselbe als Seele eingegangen sei; Brih. 1,4,7: .. in sie (die Welt) ist jener [Atman] eingegangen bis in die Nagelspitzen hinein"; Chând. 6,3,3: "da ging jene Gottheit (das Brahman) in diese drei Gottheiten (die Elemente) mit diesem lebenden Selbste (jira âtman, der individuellen Seele) ein und breitete aus einander Namen und Gestalten"; Taitt. 2,6: "nachdem er sie geschaffen, ging er in dieselbe ein"; Ait. 1.3.12: "da spaltete er hier den Scheitel und ging durch diese Pforte hinein". Brahman schafft die Organismen als Burgen (murus) und geht dann in dieselben als Bürger (purushu, d. h. als die Seele) ein, Brih. 2,5,18:

> Als Burgen schnf Zweifüßler er, Als Burgen die Vierfüßler auch; In Burgen ging als Vogel er, In Burgen er als Bürger ein.

Solche Wohnstätten, in welche Brahman als individuelle Alle Lebe-Seele eingegangen ist, sind alle lebenden Wesen, also alle wesen sind seelen. Pflanzen, alle Tiere, alle Menschen und alle Götter:

(Brahman).

Aus ihm die Götter vielfach sind entstanden, Und Selige, aus ihm Menschen, Vieh und Vögel, Einhauch und Aushauch, Reis und Gerste, -

wie es Mund, 2,1,7 mit Anklang an Rigy. 10,90,8 und Atharvay. 11,4,13 (oben I, I, S. 157, 303) heifst. Alle lebenden Wesen sind demnach Brahman, Ait. 3,3: "Dieses (das Bewufstsein, d. h. der Âtman) ist Brahman, dieses ist Indra, dieses ist Prajapati, dieses ist alle Götter, — ist die fünf Elemente, Erde, Wind, Äther, Wasser, Lichter, — ist die Klein-Lebewesen und was ihnen etwa ähnlich. - ist die Samen der einen und andern Art, - ist Eigeborenes, Mutterschofsgeborenes, Schweifsgeborenes, Sprofsgeborenes, - ist Rosse, Rinder, Menschen, Elefanten, - ist alles was lebt, was da geht und fliegt und was bewegungslos". Unter dem "Bewegungslosen" (sthâvaram) ist die Pflanzenwelt zu verstehen. Zu der ganzen Stelle bemerkt Çankara: "In dieser Weise nimmt in allen den speziellen Körperhüllen von Brahmán bis herab zum Grashalm (brahmâdi-stambaparyanteshu, ein später viel gebrauchter Ausdruck) das Brahman diese und jene Namen und Gestalten an". Eine Einteilung der organischen Wesen in drei Klassen: Klassen der "aus dem Ei Geborenes, lebend Geborenes und aus dem Keim organischen Wesen. Geborenes", fand sich schon Chând. 6,3,1, wozu dann obige (spätere) Stelle als vierte Klasse das "Schweifsgeborene" (Insekten und dergleichen) hinzufügt. In jeder dieser Erscheinungen wohnt das ganze Brahman; der Atman heifst Saman, In jedem "weil er gleich (sama) ist der Ameise, gleich der Mücke, Lebenden das ganze gleich dem Elefanten, gleich diesen drei Welträumen gleich Brahman. gleich dem Elefanten, gleich diesen drei Welträumen, gleich

Pflanzen.

diesem Weltganzen" (Brih. 1,3,22). Ein Beispiel von der Beseeltheit der Pflanzen liefert Chând. 6.11.1 an dem Baume, welcher dasteht, "durchdrungen von dem lebendigen Selbste (jiva âtman, der individuellen Seele), strotzend und freudevoll"; dass dementsprechend auch die Wanderung der Seelen bis in die Pflanzenwelt sich erstreckt, lehrt Kâth. 5,7:

> Im Mutterschofs geht ein dieser, Verkörpernd sich zur Leiblichkeit, -In eine Pflanze fährt jener, — Je nach Werk, je nach Wissenschaft.

Unbewnistes Hervorgehen aus

Brahman

Die Götter. Nach oben hin erstreckt sich die Seelenwanderung bis in die Götterwelt hinein, Brih. 4,4,4: "Wie ein Goldschmied von einem Bildwerke den Stoff nimmt und daraus eine andere, neuere, schönere Gestalt hämmert, so auch diese Seele, nachdem sie den Leib abgeschüttelt und das Nichtwissen [zeitweilig losgelassen hat, so schafft sie sich eine andere, neuere, schönere Gestalt, sei es der Väter oder der Gandharven oder der Götter oder des Prajâpati oder des Brahmán, oder andrer Wesen". Das Hervorgehen der Kreaturen aus Brahman, nachdem sie, wie die Blumensäfte in den Honig, wie die Flüsse in den Ozean, in dasselbe (im Tiefschlaf und im Tode) eingegangen sind, geschieht in unbewufster Weise, Chând. 6,10,2: "also, fürwahr, wissen auch alle diese Kreaturen, wenn sie aus dem Seienden wieder hervorgehen, nicht, daß sie aus dem Seienden wieder hervorgehen; selbige, ob sie hier Tiger sind oder Löwe, oder Wolf, oder Eber, oder Wurm, oder Vogel, oder Bremse oder Mücke, was sie immer sein mögen, dazu werden sie wiedergestaltet". Vgl. die ähnliche, und vielleicht davon abhängige, Aufzählung, Kaush. 1,2: "Der wird hienieden, sei es als Wurm, oder als Fliege, oder als Fisch, oder als Vogel, oder als Löwe, oder als Eber, oder als Beifstier, oder als Tiger, oder als Mensch, oder als sonst etwas, an diesem oder jenem Orte wiederum geboren, je nach seinem Werke, ie nach seinem Wissen".

Mythus vom Entsteben der Tiergeschlechter.

Eine mythische Schilderung des Entstehens des Menschengeschlechtes und der Tiergeschlechter bietet Brih. 1,4,3-4. Der Atman ist ursprünglich weder Mann noch Weib, sondern

(wie in dem Mythus des Aristophanes bei Platon Symp. p. 189 Cfg.) die ungeschiedene Einheit beider, welche sich spaltet und in der Zeugung zur Wiedervereinigung gelangt. Hierauf entflieht das Weib und verbirgt sich der Reihe nach in den verschiedenen Tierspezies der Kühe, Pferde, Esel, Ziegen, Schafe bis herab zu den Ameisen; der Atman aber verfolgt sie durch alle Formen hindurch und zeugt so die Individuen jeder einzelnen Tierart. - Man könnte versucht sein, diesem Mythus einen tieferen Sinn unterzulegen; das Männliche wäre der nach seiner Manifestation verlangende Wille, das Weibliche der Inbegriff der Formen (der platonischen Ideen), welche, obgleich aus dem Willen entsprungen, ihm doch heterogen sind, vor ihm fliehen, bis der schöpferische Wille sich ihrer bemächtigt, um in ihnen allen sein Wesen zum Ausdruck zu bringen. - Jedenfalls besagt der Mythus soviel, daß alle Tierformen mit dem Menschen gleichen Wesens und, wie er, Verkörperungen des Âtman sind.

Im Folgenden (Brih. 1,4,6. 11—15) wird geschildert, wie Schöpfung der Atman über sich hinaus die verschiedenen Götterklassen eine Überschafft; "weil er als höhere [als er selbst ist] die Götter schuf und weil er, als Sterblicher, die Unsterblichen schuf, darum heifst sie die Überschöpfung (utisvishti)". Hierin liegt jedenfalls so viel, daß der als Mensch verkörperte Atman in sich das Prinzip aller höheren Welten und Wesen enthält.

# 5. Die Weltseele (Hiranyagarbha, Brahmán).

Wie die Einzelseele zu ihrem Leibe, so verhält sich zu Die Weltdem Weltleibe die Weltseele, welche, zum Unterschiede von seele (Brah-nuin, Hiradem Bráhman (neutr.) als Urprinzip, als der Brahmán (mask.) nnagarbha). oder auch als der Hiranyagarbha bezeichnet wird, welcher nach Rigv. 10,121,1 aus den von dem Urprinzip geschaffenen Urwassern als der Erstgeborne der Schöpfung hervorging. Weil es das Urprinzip selbst ist, welches in seiner Schöpfung als Erstgeborner erscheint, darum wird auch der letztere, mit Änderung des Genus und des Akzentes, als der Brahman. gleichsam als das persönlich gewordene Bráhman, bezeichnet. In den ältern Upanishadtexten ist diese Vorstellung nur wenig

ausgebildet. In der oben zitierten Stelle Brih. 4,4,4 erschien als Beispiel einer wandernden Seele neben Prajapati und den übrigen Göttern auch der Brahmán (ohne Zweifel als Maskulinum aufzufassen). Ait. 3,3 wird an der Spitze der Lebewesen, als welche der Atman zur Erscheinung kommt, der Brahmáu genannt (auch hier ist natürlich esha brahmû zu lesen statt esha brahma, wie gedankenloserweise Ait. År. 2,6,1,5 p. 299,3 gedruckt ist; vgl. auch die unmittelbar folgenden Worte des Sâyaṇa: ancua pul-liñgena brahmaçabdena 'Hiraṇyagarbhah samavartata agre' ity-ûdi-çûstra-prasiddhah prathamah cariri vivakshitali). Auch Kaush. 1, wo dieser persönlich gedachte Brahman die im Jenseits ankommende Seele empfängt, wird seine Identität mit Hiranyagarbha durch die Schlufsworte 1.7 angedeutet: "Die Urwasser, fürwahr, sind meine Welt, und sie ist dein!" - Sonst wird der persönliche Brahman (oder an seiner Stelle gelegentlich Parameshthin, Prajaputi Brih. 2.6.3. 4.6.3. 6.5.4) in ältern Texten nur erwähnt als der Träger der göttlichen Offenbarung (wie vordem der Vena, oben I, 1, S. 252 fg.) und ihr Vermittler an die Menschen: Chând. 3,11,4. 8.15. Mund. 1.1.1—2 und öfter in späteren Upanishad's.

Brahman (Hiranyagarbha) ist der kapila rishi in der Çvet. Up.

Ausgeführter findet sich diese Vorstellung von dem Erstgebornen der Schöpfung als dem Urquell aller Weisheit erst in der (überhaupt zur Personifikation des Göttlichen neigenden) Cyctâcyatara-Upanishad, wo derselbe als der Brahmún. als Hiranyagarbha, der "Goldkeim", oder auch einmal, 5,2, mit poetischer Umschreibung dieses Wortes, als der (wie Gold) "rote Weise", kupila rishi, bezeichnet wird, was dann viele zu dem Irrtum verleitet hat, daß hier, in einer vedischen Upanishad, als der Erstgeborne des Schöpfers - Kapila, der Stifter des Sânkhyasystems, genannt werde! Hätte der allem Dualismus und Atheismus so feindlich gegenüberstehende Autor unserer Upanishad diesen gekannt (was wir nicht glauben), so würde er ihn wohl mit ganz andern Epithetis charakterisiert haben. Die Meinung, daß hier Kapila genannt werde, ist nur möglich, solange man die Stelle isoliert und ohne Rücksicht auf den ganzen Zusammenhang der Upanishad betrachtet, welche denselben Gedanken, der hier vorkommt, noch an vier andern Stellen zum Ausdruck bringt. Sie feiert den Rudra

(Civa), in welchem sie das Urwesen sieht, als den Urquell aller Weisheit; "aus ihm erflofs das Wissen uranfänglich" (4,18, vgl. Brih. 2,4,10); — "er heifst der Erstlings-Purusha, der Grofse" (agryah purusho mahân, 3,19, vgl. mahân âtmâ Kâth. 3,10. 6,7); — er ist es, "der den Gott Brahmán schuf zu Anfang, und der ihm auch die Veden überliefert" (6,18); - "der vormals den Hiranyagarbha zeugte" (3,4), - "der selbst entstehen sah den Hiranyagarbha" (4,12), — und mit Hinweis auf die letzteren Stellen heifst es dann 5,2: "der mit jenem [3,4 und 4,12 erwähnten] ersterzeugten, roten Weisen (kapilam rishim) im Geist ging schwanger und ihn sah geboren". Das zurückweisende tam sowie die Worte jayamanam ca paçyet, verglichen mit 4,12 paçyata jâyamânam, machen wohl die Rückbeziehung auf diese Stelle, und somit auf Hiranyagarbha, unzweifelhaft.

Aus späteren Upanishad's ist zu erwähnen, daß nach Narayana. Nârâyana 1 der Brahmán aus Nârâyana, und dafs nach Atharvaçiras 6 aus Rudra, nach Mahâ 3 aus Nârâyana, das Weltei und aus diesem sodann der Brahmán entsteht; als Quelle des Wissens wird derselbe bezeichnet Pinda 1, Gâruda 3, und (unter dem Namen Hiranyagarbha) Mahâ 4. Im Gegensatze zu dem ichbewufsten Jiva (der individuellen Seele) wird Hiranyagarbha als "allichbewufst" (sarvâhammânin) bezeichnet

Nrisinhott. 9, Up. S. 798.

Der Stufenfolge von Urwesen, Urwasser und Erstgebo- Der Mahan renem (Brahmán, Hiranyagarbha) entspricht es, wenn, unter Abstreifung der mythologischen Form, Kâth. 3,10-11. 6,7-8 als die drei obersten Prinzipien Purusha, Avyaktam und Mahân Atmâ bezeichnet werden. Hier ist, im Gegensatze zum individuellen Âtman, der Mahân Âtmâ (das große Selbst, dem mahân murusha Çvet. 3,19 entsprechend) die Weltseele, d. h. der allichbewußte Hiranyagarbha. Die Buddhi ist Kâth. 3,10 noch dem Mahân Âtmâ untergeordnet. Eine Verschmelzung beider führt dann weiterhin zum kosmischen Intellekte (mahân, buddhi) der Sankhyaphilosophie. - Auf andern Gebieten ent- Analogien spricht dem kosmischen Intellekte als Träger der Welt (Hiranyasophische garbha, Mahân) der aus dem sv emanierende vou; der Neu-Bedeutung dieser Vorplatoniker sowie das "reine Subjekt des Erkennens" (das ewige

stellung.

Weltauge) der schopenhauerschen Philosophie. Für das metaphysische Verständnis der Welt ist diese Vorstellung eine unentbehrliche. Wir wissen es (und auch die Inder wußsten es schon, Brih. 2,4,5), dass die ganze objektive Welt nur möglich ist, sofern sie getragen wird von einem erkennenden Subjekte. Dieses Subjekt als Träger der objektiven Welt kommt zur Erscheinung in allen individuellen Subjekten, ist aber keineswegs mit ihnen identisch. Denn die individuellen Subjekte vergehen (Brih. 2,4,12 "nach dem Tode ist kein Bewußtsein", vgl. Brih. 3,2,12), die objektive Welt besteht aber auch ohne sie weiter, mithin auch das ewige Subjekt des Erkennens (Hirannagarbha), von welchem sie getragen wird. Aus diesem Subjekte entspringen Raum und Zeit; darum ist es selbst in keinem Raume und zu keiner Zeit, also empirisch betrachtet überhaupt nicht vorhanden; es hat keine empirische, sondern nur eine metaphysische Realität.

# VII. Brahman als Erhalter und Regierer.

#### 1. Brahman als Welterhalter.

In allem steckt der Da in Wahrheit nur der Åtman vorhanden ist, und die Welt, sofern sie überhaupt existiert, ihrem Wesen nach nur Åtman ist, so folgt, daß die Dinge dieser Welt ihre Realität, soweit wir ihnen eine solche zugestehen mögen, nur von dem Åtman zu Lehen tragen können. Sie verhalten sich zu ihm wie die Funken zu dem Feuer, aus welchem sie entspringen und welches sie ihrem ganzen Wesen nach sind; Brih. 2,1,20: "wie aus dem Feuer die winzigen Fünklein entspringen, also auch entspringen aus diesem Åtman alle Lebensgeister, alle Welten, alle Götter, alle Wesen"; vgl. Kaush. 4,20. Näher ausgeführt findet sich dieses Bild Mund. 2,1,1:

Wie aus dem wohlentflammten Feuer die Funken, Ihm gleichen Wesens, tausendfach entspringen, So geh'n, o Teurer, aus dem Unvergänglichen Die mannigfachen Wesen Hervor und wieder in dasselbe ein. Alle Dinge der Welt sind, wie diese Stelle besagt, "ihm gleichen Wesens" (sarûpa, oder svarûpa "seine Gestalt habend"), sind der Åtman selbst, und er allein ist es, welcher als die ganze Welt ausgebreitet vor uns liegt, Mund: 2,1,4:

Sein Haupt ist Feuer, seine Augen Mond und Sonne, Die Himmelsgegenden die Ohren, Seine Stimme ist des Veda Offenbarung. Wind ist sein Hauch, sein Herz die Welt, aus seinen Füßen Erde, Er ist das immre Selbst in allen Wesen.

Wie es geschieht, dass der einheitliche Atman sich zur vielheitlichen Welt ausbreitet, das bleibt ein Geheimnis und Einheit zur kann nur durch Bilder erläutert werden. So läfst Chând. 6,12 der Lehrer die Frucht des Nyagrodha-Baumes (dessen Zweige nach unten wachsen und in der Erde neue Wurzeln schlagen, so daß aus dem Baume ein ganzer Wald wird) herbeibringen und öffnen, und nachdem der Schüler in ihr nur ganz kleine Kerne und in diesen gar nichts weiter gefunden hat, spricht zu ihm der Lehrer: "Die Feinheit, die du nicht wahrnimmst. o Teurer, aus dieser Feinheit, fürwahr, ist dieser große Nyagrodha-Baum entstanden. Glaube, o Teurer, was jene Feinheit ist, ein Bestehen aus dem (ein dieses-als-Wesen-Haben, aitadátmyam) ist dieses Weltall, das ist das Reale, das ist die Seele, das bist du, o Cvetaketu!"

Die Ausbreitung der Einheit als Vielheit wird auch er- Bild vom läutert durch das vielfach mifsverstandene Gleichnis Kâth. 6.1:

Acvattha.

Die Wurzel hoch, die Zweig' abwärts Steht jener ew'ge Feigenbaum.

Alle, welche hier mûla in ûrdhvamûla als Plural fassen und "die Wurzeln", "the roots", "les racines" u. dgl. übersetzen, können den Sinn des Gleichnisses nicht verstanden haben, welcher gerade darin besteht, zu zeigen, wie aus dem einheitlichen Brahman als Wurzel die Vielheit der Welterscheinungen entspringt. So gleicht das Weltganze einem Açvattha-Baume, bei dem, ähnlich wie bei unsrer Linde, aus der einen Wurzel, die er hat, die ganze Mannigfaltigkeit seiner Äste und Zweige entspringt, nur daß bei demjenigen Acvattha, welcher die Welt ist, die eine Wurzel, das Brahman, oben, und die vielen

Ausbreitung der Vielheit.

Bild vom Nyagrodha. Zweige seiner Erscheinungen hier unten auf Erden sind. Ganz irreführend ist es, hier an den Nyagrodha-Baum (ficus indica) zu denken, der seine Zweige in die Erde schickt, wo sie neue Wurzeln schlagen. Der Açvattha (ficus religiosa) ist von ihm nach Wuchs und Blättern völlig verschieden. — Von Interesse ist es, zu sehen, daß die besprochene Kâthakastelle allem Anscheine nach schon Cvet. 3,9 (wie auch Mahânâr. 10,20) benutzt wird; wenn es hier heifst: "als Baum im Himmel wurzelnd steht der Eine" (vgl. auch den Weltbaum Çvet. 6,6), so findet dies in der Stelle Kath. 6.1. und nur in ihr, seine Erklärung.

Allgegenwart des Âtman.

Aus der Allverbreitung des Atman ergibt sich seine Allgegenwart in den Erscheinungen der Welt, wie sie, mit Benutzung des Verses Rigv. 4,40,5, geschildert wird Kâth. 5,2 (= Mahânâr. 10,6, vgl. die weiteren Nachweisungen dort):

Im Äther ist Sonnenschwan er, Vasu in der Luft, Hotar am Opferbette, auf der Schwelle Gast, Er weilt in Mensch und Weite, im Gesetz, im Raum, Entspringt aus Wassern, Rindern, Recht, Gebirg' als großes Recht.

Mit Anknüpfung an den Vers Vâj. Samh. 32,4 (oben I. 1, S. 292) schildert die Allgegenwart Gottes Cvet. 2,16-17:

> Er ist der Gott in allen Weltenräumen, Vormals geboren und im Mutterleibe; Er ward geboren, wird geboren werden, Ist in den Menschen und allgegenwärtig.

Der Gott, der im Feuer ist, im Wasser, Der in die ganze Welt ist eingegangen, Der in den Kräutern weilt und in den Bäumen. Diesem Gotte sei Ehre! — sei Ehre!

Alles hat

Auf der Allgegenwart des Âtman beruht es, dass alle an seiner Wonne teil. Kreaturen an der Wonne, welche sein Wesen ist (oben S. 127 fg.), teilhaben: "durch ein kleines Teilchen nur dieser Wonne haben ihr Leben die andern Kreaturen" (Brih. 4,3.32): - "denn wer könnte atmen, wer leben, wenn in dem Akaça nicht jene Wonne wäre! Denn er ist es, der die Wonne schaffet" (Taitt. 2,7). Darum wohnt allen Wesen eine Sehnsucht nach dem Atman inne, und ebenso nach dem, welcher sich als den Atman weiß: "sein (des Brahman) Name ist «Nach-ihm-das-Sehnen» (tudvanam), als «Nach-ihm-das-Sehnen» "Nach-ihmsoll man es verehren. Wer selbiges als solches weifs, zu dem wohl sehnen hin sich die Wesen alle" (Kena 31, vgl. das aristotelische: κινεί δέ ως ἐρώμενον).

Alles Wirken in der Welt ist ein solches des Âtman; "er ist es. der das gute Werk den tun macht, welchen er aus diesen Welten emporführen will, und er ist es, der das böse Werk den tun macht, welchen er abwärts führen will" (Kaush. 3.8). Auch die Götter tun ihr Werk nur durch die Kraft, welche er ihnen verleiht: kein Strohhalm kann von Agni verbrannt, von Vâyu aufgehoben werden ohne den Willen des Brahman (Kena 17-23).

Die schönste Schilderung von der Allmacht des Unver-Allmacht. gänglichen, d. h. des Åtman, findet sich, in teilweiser Anlehnung an den Prajâpatihymnus Rigy. 10,121 (oben I. I. S. 132) in dem Gespräche des Yâjñavalkya mit der Gârgî, Brih. 3,8,9:

"Auf dieses Unvergänglichen Geheifs, o Gârgî, stehen auseinandergehalten Sonne und Mond; auf dieses Unvergänglichen Geheifs, o Gârgî, stehen auseinandergehalten Himmel und Erde; auf dieses Unvergänglichen Geheifs, o Gârgî, stehen auseinandergehalten die Minuten und die Stunden, die Tagi und Nächte, die Halbmonate, Monate, Jahreszeiten und Jahre: auf dieses Unvergänglichen Geheifs, o Gârgî, rinnen von den Schneebergen die Ströme, die einen nach Osten, die andern nach Westen, und wohin ein jeder gehet; auf dieses Unvergänglichen Geheifs, o Gârgî, preisen die Menschen den Freigebigen, streben die Götter nach dem Opfergeber, die Väter nach der Totenspende."

Diese Stelle, in welcher alle räumliche und zeitliche Ordnung und alles Wirken in der Natur, alles Begehren der Menschen, Götter und Manen auf den Atman zurückgeführt wird, hat viele Nachbildungen erfahren. So beruht es wohl auf dem ersten Teile derselben von der auseinanderhaltenden Kraft des Âtman, wenn der Âtman Brih. 4,4,22 (zitiert Maitr. 7.7) einem setu, welches Wort nicht nur die (verbindende) "Brücke", sondern auch den (auseinanderhaltenden) "Damm" bedeutet, verglichen wird: "er ist der Herr des Weltalls, er

wird schon Chând. 8,4,1 benutzt und mifsverstanden.

ist der Gebieter der Wesen, er ist der Hüter der Wesen; er ist die Brücke, welche (der Damm, welcher) diese Welten auseinanderhält, daß sie nicht verfließen". Die letzten Worte Brih. 4.4.22 kehren wieder Chând. 8,4,1: "Der Âtman, der ist die Brücke (der Damm), welche diese Welten auseinanderhält, daß sie nicht verfliefsen". Wenn es aber dann weiter heifst: "Diese Brücke überschreiten nicht Tag und Nacht, nicht das Alter, nicht der Tod und nicht das Leiden" usw., so wird hier, mit plötzlicher Veränderung der Anschauung, aus dem die Weltverhältnisse trennenden Damm eine das Diesseits mit dem Jenseits verbindende Brücke; und in diesem Tatbestande liegt wohl ein sicherer Beweis für den wichtigen Schlufs, daßs die gleichlautenden Worte aus Brih. 4,4,22 entnommen und, mit Abgehen von ihrem ursprünglichen Sinne, Chând. 8,4,1 reproduziert worden sind. Der so modifizierte Gedanke von der Brücke der Unsterblichkeit ist dann weiter, allem Anscheine nach aus Chând. 8,4,1, von Cvet. 6,19 und Mund. 2,2,5 herübergenommen worden. Der ganze vorhergehende Abschnitt Mund. 2,1 ist im wesentlichen eine poetische Verwebung der angeführten Stelle Brih. 3,8 mit Rigv. 10,90 (oben I, I, S. 156 fg.) und andern Zutaten, wie in unsrer Übersetzung S. 550 fg. nachgewiesen ist.

Spätere Stellen.

# 2. Brahman als Weltregierer.

Wenn es in den angeführten Worten aus Brih. 4,4,22 und ebenso (wahrscheinlich in Nachbildung dieser Stelle) Kaush. 3,8 heifst: "er ist der Hüter der Welt, er ist der Gebieter der Welt", so liegt darin zweierlei: 1) dass der Atman als Welterhalter die Dinge in ihrem Bestande schützt, worüber gehandelt worden ist, und 2) daß er als Weltregierer die Wesen bei ihrem Tun lenkt. Für diese letztere Aufgabe kommt neben manchem, was schon angeführt wurde, vor allem in Betracht das Kapitel Brih. 3,7, welches von dem Atman als dem Antaryâmin, d. h. dem "innern Lenker", handelt. Seine Belehrung über denselben beginnt Yajñavalkya Brih. 3,7,3 mit den Worten: "Der, in der Erde wohnend, von der Erde verschieden ist, den die Erde nicht kennt, dessen Leib

Der Antarydmin, Brib. 3.7.

die Erde ist, der die Erde innerlich regiert, der ist deine Seele, der innere Lenker, der unsterbliche". Dasselbe, was hier von der Erde gesagt wird, wird dann weiter, unter steter Wiederholung der gleichen Formel, von elf anderen Naturerscheinungen (Wasser, Feuer, Luftraum, Wind, Himmel, Sonne, Himmelsgegenden, Mond und Sternen, Äther, Finsternis und Licht), sodann von allen Wesen und endlich von den acht Organen (Odem, Rede, Auge, Ohr, Manas, Haut, Erkenntnis, Samen) entwickelt; alle diese Naturerscheinungen, Wesen und Organe sind sonach der Leib des Atman, sind von ihm verschieden (antara), kennen ihn nicht und werden doch von ihm innerlich regiert. - Auch diese Stelle ist in der Folge vielfach benutzt worden. So namentlich Mândûkya 6 und in den Reproduktionen dieser Stelle Nrisinhap. 4,1. Nrisinhott. 1. Râmott. 3; ferner Brahmop. 1 und Bâshkala (Up. S. 840). Eine (wertlose) Definition des Antaryâmin wird gegeben Sarvopanishatsâra No. 19: "Wenn der Âtman, als die Ursache der Naturbeschaffenheit der mit dem Höchststehenden (dem Bewufstsein) usw. ausgerüsteten Vielheiten, in allen Leibern, gleichwie die Schnur durch die Menge der Perlen, hindurchgefädelt erscheint, so heifst er der innere Lenker (antaryâmin)". — Im Vedântasâra § 43 wird der Antaryâmin mit dem İçvara gleichgesetzt. Eine ähnliche Rolle spielt er im System des Râmânuja.

Dem Antaryâmin Brih. 3,7 entspricht in der "Honiglehre" Der tejo-Brih. 2,5 der "kraftartige unsterbliche Geist" (tejomuya amrita- amritamuya mana marusha), welcher allen kosmischen und psychischen Erscheinungen einwohnt und dadurch ihre Wirkung auf einander ermöglicht. Auch hier wird der wertvolle Grundgedanke in eine für uns wenig anziehende Form gekleidet, indem dieselbe stereotype Formel, jedesmal unter Einsetzung anderer Begriffe, vierzehnmal hinter einander wiederholt wird. "Diese Erde", so beginnt der Abschnitt, "ist aller Wesen Honig, dieser Erde sind alle Wesen Honig; aber was in der Erde jener kraftvolle, unsterbliche Geist ist, und was in bezug auf das Selbst jener aus Körper bestehende, kraftvolle, unsterbliche Geist ist, dieser ist eben das, was diese Seele (atman) ist; diese ist das Unsterbliche, diese das Brahman, diese das Weltall". Das-

purusha Brih. 2.5.

selbe, was hier von Erde und Leib, wird dann weiter, unter beständiger Wiederholung derselben Formel, von Wasser und Samen, Feuer und Rede, Wind und Odem, Sonne und Auge usw. gesagt: das Auge nährt sich (besteht) durch die Sonne, und die Sonne durch das Auge (sie wäre nicht da, wenn kein Auge sie schaute), und diese gegenseitige Abhängigkeit ist nur dadurch möglich, dass in beiden derselbe kraftartige. unsterbliche Geist, d. h. der Atman, wohnt. Schon in der Einleitung zu unsrer Übersetzung dieses Absehnittes (Up. S. 420) erinnerten wir an die verwandte Lehre Kants von der "Affinität der Erscheinungen", welche nur durch die "synthetische Einheit der Apperzeption", d. h. durch das Subjekt des Erkennens, den Atman, möglich ist.

Andere Stellen.

Neben diesen Hauptstellen wird es genügen, nur kurz zu erinnern au die Brih. 2,1. Kaush. 4 von Bàlâki Gârgya für das Brahman ausgegebenen zwölf oder sechzehn Purusha's, welchen Ajâtacatru den Âtman als denjenigen gegenüberstellt, "der der Schöpfer aller jener Geister ist, er, dessen Werk diese Welt ist" (Kaush. 4,19); — sowie an die Brih. 3,9,10— 18. 26 von Vidagdha Çâkalya für den Âtman gehaltenen acht Purusha's (der Körperlichkeit, der Begierde, der Sonne, des Gehörs, des Schattens, des Spiegels, des Wassers, des Sohnes), welchen Yâjñavalkya den "Geist der Upanishadlehre" (aupanishada purusha) gegenüberstellt, "der diese Geister auseinandertreibend, zurücktreibend, über sie hinausschreitet", d. h. der sie zu ihrem Tun anspornt, von demselben zurückruft und ihnen überlegen ist (Brih. 3,9,26).

#### 3. Freiheit und Unfreiheit des Willens.

dafs der Åtman anders wäre, als er ist. Demnach ist der

Im Anschlufs an die Lehre von Brahman als Weltregierer

wollen wir kurz die Frage nach der Freiheit und Unfreiheit Determinis des menschlichen Willens behandeln. Da die ganze Welt, soweit sie überhaupt existiert, nur die Selbstmanifestation des mus der Upanishad's. Atman ist, so kann von einer Freiheit innerhalb des Naturzusammenhanges in den Upanishad's so wenig wie bei Spinoza die Rede sein. Eine solche würde zur Voraussetzung haben,

Standpunkt der Upanishad's ein strenger Determinismus. Brih. 4,4,5: "Der Mensch ist ganz und gar gebildet aus Begierde (kâma); je nachdem seine Begierde ist, danach ist seine Einsicht (kratu); je nachdem seine Einsicht ist, danach tut er das Werk (karman)". Vgl. die ähnliche Äufserung Catap. Br. 10,6,3 und Chând. 3,14,1 (oben I, I, S. 264. 336). — Brih. 3,8,9: "Auf dieses Unvergänglichen Geheifs, o Gargi, preisen die Menschen den Freigebigen, streben die Götter nach dem Opfergeber, die Väter nach der Totenspende". Sie alle, Menschen, Götter und Väter, können nicht anders handeln, als es ihrer Natur gemäß ist. Chând. 8,1,5: "Denn gleichwie hienieden die Menschen, als geschähe es auf Befehl, das Ziel verfolgen, danach ein jeder trachtet, sei es ein Königreich, sei es ein Ackergut, und nur dafür leben, [so sind sie auch beim Trachten nach himmlischem Lohne die Sklaven ihrer Wünschel".

In scharfem Gegensatze zu dieser Erklärung stehen die Aber der darauf folgenden Worte. Ähnlich wie Kant, nachdem er in wersich als den stärksten Ausdrücken, durch seinen Vergleich mit der ihn weiß, voraus zu berechnenden Sonnenfinsternis, die empirische Unfreiheit des Willens proklamiert hat, sogleich darauf, in derselben Zeile behauptet, "daß der Mensch frei sei" (Kritik der prakt. Vernunft S. 120 Kehrb.), - ähnlich heifst es in der angeführten Stelle Chând. 8.1.6 weiter: "Darum, wer von hinnen scheidet, ohne daß er die Seele erkannt hat und jene wahrhaften Wünsche, dem wird zuteil in allen Welten ein Leben in Unfreiheit; wer aber von hinnen scheidet, nachdem er die Seele erkannt hat und jene wahrhaften Wünsche, dem wird zuteil in allen Welten ein Leben in Freiheit". Vol. die verwandten Äufserungen Chând. 7,25,2. 8,5,4. Der Sinn dieses Gegensatzes ist klar: als Glieder in dem Naturzusammenhange sind wir, wie dieser, der Notwendigkeit unterworfen: aber wir sind frei von derselben, sobald wir, durch Erkenntnis unserer Identität mit dem Åtman, aus diesem ganzen Zusammenhange der Natur heraustreten. Daß der Ätman dem Zwange der Kausalität enthoben ist, haben wir oben (S. 142 fg.) gesehen. Ein jeder von uns ist dieser ewig freie Åtman: wir sollen nicht erst der Åtman werden, sondern wir

sind es schon jetzt, nur dafs wir uns dessen nicht bewufst sind. Somit sind wir schon jetzt, trotz der ausnahmslosen Notwendigkeit unserer Handlungen, in Wahrheit frei, aber wir wissen es nicht: "gleichwie einen verborgenen Goldschatz, wer die Stelle nicht weifs, nicht findet, ob er wohl immer wieder darüber hingehet, ebenso finden alle diese Kreaturen diese Brahmanwelt nicht, obwohl sie tagtäglich sim tiefen Schlafel in sie eingehen: denn durch die Unwahrheit werden sie abgedrängt" (Chând, 8,3,2); — "darum diejenigen, welche diese Brahmanwelt durch Brahmacaryam (Leben als Brahmanschüler in Studium und Entsagung) finden, solcher ist diese Brahmanwelt, und solchen wird zuteil in allen Welten ein Leben in Freiheit" (Chând, 8,4,3). Die Unfreiheit des Willens, so unverbrüchlich sie gilt, gehört doch nur zu der großen Illusion der empirischen Realität und schwindet mit dieser. Die Erscheinung ist unfrei, aber was in ihr erscheint, der Åtman, ist frei. Das Zusammenbestehen beider Gesichtspunkte spricht sich in den Worten aus: "er ist es, der das gute Werk den tun macht, welchen er aus diesen Welten emporführen will, und er ist es, der das böse Werk den tun macht, welchen er abwärts führen will" (Kaush. 3,8). Wie dieser Gedanke, in dem Masse wie der Atman als persönlicher Gott aufgefasst wird, sieh zur Prädestinationslehre gestaltet, ist sehon früher (S. 161) gezeigt worden. Aber die ganze Prädestinationslehre ist ebenso wie der Theismus, auf dem sie beruht, in den Upanishad's nur ein Versuch, in empirischen Formen auszusprechen, was seiner Natur nach denselben fremd ist. Der ewig freie Atman, welcher unser Tun und Lassen determiniert, ist nicht ein andrer, uns Gegenüberstehender, sondern unser eignes Selbst: darum heifst es vom Atman: "er bindet sich selbst durch sich selbst (nibadhnâti âtmanâ âtmânam), wie ein Vogel durch das Netz" (Maitr. 3,2), und Praçna 3,3 wird auf die Frage, wie der Atman in diesen Leib hineingehe, geantwortet: "er kommt hinein in diesen Leib manokritena", welches, wenn wir dem Cankara Glauben sehenken, hier bedeuten würde "durch das Werk seines Willens", wiewohl die Grammatik eine andre Auffassung (als mano-'kritena "unbewufsterweise") fordert, woran (trotz Rigv. 1,187,7) schwer-

Späterhin Theismus und Prädestination; beide nur exoterisch. lich mit einem sandhir arshah (wie Anandajñana sagt) vorbeizukommen ist.

## 4. Brahman als Vorsehung.

Die Weltregierung kann auch einem unpersönlichen (als antaryâmin "innerer Lenker" wirkenden) Prinzip zugeschrieben glaube un werden, eine Vorsehung hingegen setzt einen persönlichen Gott voraus. Dementsprechend sehen wir in den ältern Upanishad's, wie den Theismus, so auch den Vorsehungsglauben nur hin und wieder als poetische Darstellungsform auftreten: erst in spätern Upanishad's gewinnt mit der Personifikation des Âtman auch der Glaube an eine göttliche Vorsehung festere Gestalt. Durchaus mythisch ist die Darstellung Mythische Ait. 1,2, wie die vom Âtman aus dem Purusha ausgebrüteten Vorstufet Gottheiten (d. h. die Sinnesorgane und die entsprechenden Naturgötter) in den Ozean stürzen, Hunger und Durst leiden und dann vom Atman den Menschen als Wohnsitz angewiesen erhalten, in welchem sie Nahrung geniefsen können, die sie dann aber mit den dämonischen Mächten des Hungers und Durstes teilen müssen. — Auch die "Wohlbeschaffenheit" (d. h. wohl: Zweckmäßigkeit), welche Taitt. 2,7 für die Essenz der Welt erklärt und (mittels eines Wortspiels zwischen sukyita und svakrita) daraus abgeleitet wird, daß die Welt nur eine Selbstmanifestation des aus Wonne bestehenden Brahman sei. kann nur als erster Keim des Glaubens an eine nach Zwecken lenkende Vorsehung betrachtet werden. — Deutlicher tritt eine solche schon hervor Kâth. 5,13:

Der, als der Ew'ge den Nichtew'gen, Freude, Als Geist den Geistern, schafft, als Einer Vielen, Wer den, als Weiser, in sich selbst sieht wohnen, Der nur hat ew'gen Frieden, und kein andrer.

Die Konzession der ersten Hälfte dieses Verses an den Theismus wird in der zweiten Hälfte wieder zurückgenommen, und es ist charakteristisch, daß bei der Reproduktion dieses Verses Cvet. 6,13 die zweite Hälfte im Sinne des Theismus abgeändert wird:

Wer dies Ursein durch Prüfung (sánkhyam) und Hingebung (yoga) Als Gott erkennt, wird frei von allen Banden.

(Nach einigen würde unser Autor hier, zur Begründung seines Theismus, — sich auf das atheistische Sâñkhyasystem berufen.)

Allmähliche Ausbildung des Vorsehungsglaubens.

Bedeutend fortentwickelt im Sinne des Theismus und Vorsehungsglaubens findet sich der aus Kath. 5,13 angeführte Gedanke Îçâ 8, wo es (wörtlich) heifst: "Der Weise, Denkende. Allumfassende, durch sich selbst Seiende hat die Zwecke yâthâtathyato für ewige Zeiten verteilt". Das (wie das Metrum zeigt) später eingeschobene yâthâtathyato bekundet einen weitern Fortschritt über den ursprünglichen Vers hinaus: "je nach der Beschaffenheit", d. h. je nachdem (yathâ) die Werke der einzelnen Seelen sind, dementsprechend (tathâ) hat der Weise, Denkende (kavir manîshî) die Zwecke (die Frucht der Werke, das Tun und Leiden jeder Seele) voraus bestimmt. Dies ist schon, wenn wir nicht zu viel in den Vers hineingelegt haben, die Rolle, welche der İçvara im spätern Vedânta spielt: die Werke der Seele sind das Samenkorn, welches, genau seiner Beschaffenheit entsprechend, von Gott als dem Regen zur Entwicklung gebracht wird; wie durch das Samenkorn die Pflanze, so ist durch die Werke der frühern Geburt das künftige Leben sowohl nach seinem Leiden wie nach seinem Tun bestimmt. Eine deutliche Scheidung zwischen diesen beiden ist auch im spätern Vedanta nicht anzutreffen. - Am meisten vorbereitet ist dieser spätere Vedantastandpunkt durch die Çvetâçvatara-Upanishad, welche, entsprechend ihrer theistischen Färbung, den Atman schildert als "den Aufseher der Werke" (6,11), "den einen Freien, der den einen Samen vielfach macht vieler von Natur Werkloser" (6,12; in Wahrheit ist die Seele werklos wie der Âtman, der sie ist), der die Beschaffenheiten einzeln verteilt (6.4), der Recht schafft, Bösem wehrt, Glück austeilt (6,6), "der, selbst farblos, vielfach versehen mit Kräften, die vielen Farben verleiht zu bestimmten Zwecken" (4.1), der die Werke der Seelen zur Reife bringt, 5,5:

> Wenn seinem Wesen zureift aller Ursprung, — Was reifen soll, er macht es alles wachsen; Er lenkt als einer alles hier und jedes, Verteilend einzeln alle Sonderheiten.

Aber charakteristisch für diese Upanishad (welche wir oben einem *codex palimpsestus* verglichen) ist es, daß durch bestehen diese ausgeprägte theistische Vergeltungslehre immer wieder der alte Upanishadgedanke durchleuchtet, vermöge dessen es Gott selbst ist, der als Seele sich, entsprechend den begangenen Werken, in neue und wieder neue Gestalten bindet, 5,12:

Daneben Fortdes Alten.

Als Seele wählt viel grobe und auch feine Gestalten er, entsprechend seiner Tugend; Und was ihn band kraft seines Werks und Selbstes In diese, bindet wieder ihn in andre.

- So sehen wir die Denker der Upanishad's, nachdem sie sich, der empirischen Bestimmung des Intellektes folgend, in realistische Vorstellungsformen verirrt haben, immer wieder zu dem ursprünglichen Idealismus zurückkehren.

# 5. Kosmographie der Upanishad's.

Dürftig und wenig zusammenhängend sind die in den Upanishad's vorkommenden Anschauungen über das Weltganze und seine Teile.

Was zunächst den geographischen Horizont betrifft, so Geographizeigt sich derselbe im wesentlichen begrenzt durch die Gebirge des Himâlaya und Vindhya im Norden und Süden (Kaush. 2,13), und durch die Flussgebiete und Mündungen des Indus und Ganges im Westen und Osten: der Tag wird geboren in dem Weltmeere gen Morgen, die Nacht in dem Weltmeere gen Abend (Brih. 1,1,2): "diese Ströme, o Teurer, fliefsen im Osten gegen Morgen und im Westen gegen Abend: von Ozean zu Ozean strömen sie [sich vereinigend], sie werden lauter Ozean" (Chând. 6,10,1; ob hier mit Çankara ad l. an eine Rückkehr des Meerwassers durch Wolken und Regen in die Flüsse gedacht werden darf, scheint nach dem Wortlaute des Textes sehr fraglich); vgl. Chànd. 2,4,1. Was über diese Grenzen hinaus liegt, scheint unbekannt zu sein; nur in einer ganz späten, auf dem Ràmâyanam fulsenden Upanishad wird Lankû auf Ceylon (Râmapûrvat. 43. 45) und Ähnliches erwähnt. Aber auch das Indusland erscheint als fast verschollen; man

Völkernamen.

bezog von dort edle Rosse (Brih. 6,1,13), sowie vielleicht das Salz (Brih. 2,4,12. 4,5,13, vgl. Maitr. 6,35); das Volk der Gandhâra's (westlich vom Indus, im Süden von Peshavar) erscheint Chând. 6,14 als ein fernes; zu den Madra's (am Hyphasis) gelangen die Brahmanschüler auf ihrer Wanderschaft, Brih. 3,3,1. 3,7,1. — Wie als die größte Persönlichkeit in den Upanishad's Yâjnavalkya, so erscheint als der Mittelpunkt des geistigen Lebens der Fürstenhof des ihm geneigten Janaka, Königs der Videha's (nordöstlich von Patna), wo sich Brih. 3.1.1 auch die Brahmanen der (weiter westlich, zwischen Ganga und Yamuna wohnenden) Kuru's und Pañcâla's zu dem, Brih, 3,1-9 geschilderten, großen Wettkampfe der Reden zusammenfinden. Daneben erscheinen die Höfe des Ajâtaçatru, Königs der Kâçi's (um Benares) Brih. 2,1. Kaush. 4, und des Jîvala, Königs der Pañcâla's, Chând. 5,3--10. Brih. 6,2 (wofür Kaush. 1 Citra Gângyâyana eintritt) als Heimstätten der in den Upanishad's niedergelegten Erkenntnisse; dem fernen Nordwesten sollen die Kekaya's (am obern Laufe des Hydraotes) angehören, deren König Açvapati Catap. Br. 10,6,1. Chând. 5,11-24 den sechs ihn aufsuchenden Brahmanen die Belehrung über den Vaicvânara erteilt. Abgesehen von ihnen werden Kaush. 4.1 in der Aufzählung der Völker, welche der berühmte Vedagelehrte Gârgya Bâlâki besucht hatte, wohl alle Stämme genannt sein, welche an dem geistigen Leben der damaligen Zeit einen regeren Anteil nahmen; es sind dies: westlich von der Yamuna, die Ucinara's, Satvan's und Matsya's; zwischen Yamunâ und Gangâ die Kuru's und Pancâla's; östlich von diesen die Kâçi's und noch weiter im Osten die Videha's. - Ein gemeinsamer Name für die Volksstämme der Arya's oder ihr Land kommt in den alten Upanishad's nicht vor. Erst Nâdabindu 12 findet sich Bhâratam varsham als Bezeichnung des arischen Indiens. Die "fünf Fünfstämme" (pañca pañcajunáh Brih. 4,4,17, vgl. die Anmerkung dort) scheinen nur die unbestimmte Vielheit (vgl. pañcanadam oben I, 1, S. 73) aller Menschenstämme bedeuten zu sollen.

Die Erde

Die Erde ist von Wasser umgürtet, Chând. 3,11,6. und das Weltganze, hat nach einem späten Texte Ozeane, Berge und sieben Inseln oder Kontinente (Nrisinhap. 1,2. 5,2). Die Vorstellung von

Erde und Himmel als den beiden Hälften des Welteies findet sich Chând. 3,19. Eine ähnliche Anschauung scheint der Kosmographie Brih. 3,3 zugrunde zu liegen: wie die verschiedenen Stoffe in einem Ei, so sind im Weltganzen konzentrisch um einander gelagert 1) in der Mitte die (bewohnte) Welt, 2) um diese herum die Erde, 3) um diese herum das Meer. Welt ist 32, die Erde 64, das Meer 128 Tagereisen des Sonnenwagens breit, wonach der Durchmesser des Welteies 416 Sonnenbahnen betragen würde. "Daselbst", d. h. wo Himmel und Meer als die beiden Schalen des Welteies aneinandergrenzen, "ist, so breit wie die Schneide eines Schermessers oder wie der Flügel einer Fliege, ein Raum" (zwischen den beiden Schalen), durch welchen man dorthin gelangt, wo die Darbringer des Rofsopfers sind, d. h. wohl auf den in andern Stellen erwähnten "Rücken des Himmels" (nåkasya prishtham) als des "Leidlosen" ( $n\hat{a}kam = na \ akam$ , Chând. 2,10,5), wo nach Taitt. Ar. 10,1,52 Vereinigung mit Brahman (brahmasalokatâ, vgl. auch Mahânâr. 1,1. 10,21. 63,5), nach Vâj. Samh. 15,50 Vergeltung der guten Werke stattfindet, welche nach Mund. 1,2,10 (vgl. Kâth. 3,1) eine vergängliche ist. — Unvereinbar mit der erwähnten Kosmographie Brih. 3,3 ist eine andre, benachbarte und ebenfalls von Yâjñavalkva vorgetragene. Brih. 3,6, nach welcher die dem Wasser eingewobene Welt noch zehn weitern Schichten "eingewoben und verwoben", d. h. von ihnen überragt oder, richtiger wohl, ganz umgeben ist. Diese zehn Schichten (Windwelt, Luftraumwelt, Gandharvawelt, Sonnenwelt, Mondwelt, Sternenwelt, Götterwelt, Indrawelt, Prajâpatiwelt, Brahmanwelt) erinnern an die Wonnenskala Brih. 4,3,33 und Taitt. 2,8, sowie an die Stationen des Götterweges (Chând. 4,15,5. 5,10,1-2. Brih. 6,2,15 und namentlich Kaush. 1,3), nur daß bei diesem, wie wir später sehen werden, Zeitgrößen und Raumgrößen koordiniert nebeneinanderstehen, wie solche denn auch Chând. 2,10,5 (vgl. auch Brih. 1,1) ohne Bedenken zusammen addiert werden.

Die vorherrschende Anschauung in den Upanishad's ist welträume. die überkommene, nach der es drei Welträume, Erde, Luftraum und Himmel, gibt, welchen Agni, Vâyu, Âditya als ihre Regenten entsprechen (Chând. 1,3,7. 2,21,1. 3,15,5. Brih.

1,2,3. 1,5,4. 3,9,8. Pragna 5,7 usw.). In diesem Sinne ist auch das Chând. 8,5,3 eingeflossene Versfragment (daß es ein solches ist, zeigt auch Atharvay. 5,4.3) zu erklären: tritigasgâm ito divi: es ist hier nicht, wie sonst öfter, von drei Himmeln die Rede, sondern die Worte bedeuten: ..im Himmel, welcher von hier aus [gerechnet] der dritte ist". Nach Ait. 1,1,2 befinden sich oberhalb und unterhalb der drei Welträume (Erde, Luftraum und Himmel) die Urwasser; nach Brih. 3,8,4 sind alle drei dem Akâca, wie dieser dem Brahman, eingewoben. -Sehr oft werden Erde, Luftraum und Himmel durch die drei mystischen Opferrufe (vyáhriti's) bhûr, bhuvah, svar bezeichnet: zu ihnen kommt als vierter Taitt. 1.5 mahas, welcher das Brahman bedeuten soll. Später fügte man über diese vier hinaus noch drei höhere Welten, janas, tapas und satyam, hinzu und gelangte so zu sieben Welten: ihre erste Erwähnung ist unseres Wissens Mund. 1,2,3, ihre erste Aufzählung Taitt. År. 10,27-28. Spätere Aufzählungen derselben sind Nådabindu 3-4. Nrisinhap. 5,6. — Im weitern Verlaufe unterschied man von Bhûr, Bhuvah, Scar, Mahas, Jana(s), Tapas, Satyam als den sieben oberen Welten die sieben unteren: Atala, Pâtâla, Vitala, Satala, Rasâtala, Mahâtala, Talâtala (Âruneya-Up. 1, vgl. Vedântasâra § 129). Auch diese Zahl wurde noch überboten, sofern Atharvaçiras 6 (Up. S. 724) neun Himmel, neun Lufträume und neun Erden gerechnet werden.

Himmelsgegenden.

Auch die Zahl der Himmelsgegenden wird verschieden angegeben; als vier (Osten, Westen, Süden, Norden) werden sie gezählt Chând. 4,5,2; als fünf Brih. 3,9,20-24; als sechs Brih. 4.2,4. Chând. 7,25; als acht (vier Pole und vier Zwischenpole) Maitr. 6,2. Râmap. 71-72. 87. 89.

Astronomische Vor-

Die astronomischen Vorstellungen in den Upanishad's sind sche Vorstellungen, nur weuig entwickelt. Sonne und Mond kommen hauptsächlich in Betracht, sofern sie Stationen auf der Reise der Seele ins Jenseits bilden, worüber später zu handeln sein wird. Nach Chând, 4,15,5, 5,10,2 zu schliefsen, wäre uns die Sonne näher als der Mond. Das rote, weiße und schwarze Aussehen der Sonne beruht nach Chând. 3,1 fg. auf den Säften der verschiedenen Veden, die in ihr zerflossen sind. Nach Chând. 6.4.2—3 bestehen, wie alles in der Welt, so auch Sonne und

Mond aus den drei Elementen: das Rote an ihnen aus Feuer. das Weiße aus Wasser, das Schwarze aus Erde. — Die Sonne zieht im Winter und Sommer abwechselnd sechs Monate nach Süden und seehs nach Norden, Chând. 4,15,5. 5,10,1-3. Brih. 6,2,15-16. Sie hat die Gestalt einer Scheibe (mandalam) Brih. 2.3.3. 5.5.2—3. Mahânâr. 13; in ihr wohnt der Sonnenpurusha, der gewöhnlich durch die Strahlen verdeckt wird, Brih. 5,5,2. 5,15. Ìcâ 16, aber durch ebendiese Strahlen mit dem Purusha im Auge (Brih. 5,5,2), oder mit den Adern des Herzens (Chând. 8,6,2), in Verbindung steht. — Der Mond ist (wie Rigy. 10,85,5) der Somabecher der Götter, welcher abwechselnd von ihnen ausgetrunken und wieder gefüllt wird (Chând. 5,10,4); anderseits beruht das Zunehmen und Abnehmen des Mondes auf dem Ankommen der Verstorbenen auf ihm und ihrem Zurückkehren (Kaush. 1,2. 2,8; anders 2,9). Beide Vorstellungen verfliefsen Brih. 6,2,16. Nach Brih. 1,5,14 ist der Mond Prajâpati als Prâna, dessen fünfzehn Teile abwechselnd sehwinden und sich wieder herstellen. Bei der Mondfinsternis befindet sich der Mond im Rachen des Ráhu, Chând, -8.13.1. Allnächtlich steht der Mond bei seinem Umlaufe in einem andern Sternbilde (nakshatram), in welchem er ruht wie das Sâman auf der Ric, Chând. 1,6,4. Dieselben 27 Sternbilder werden nach Maitr. 6,14 von der Sonne auf ihrer jährlichen Reise durchlaufen, wobei auf jeden der zwölf Monate <sup>27</sup>/<sub>12</sub> Nakshatra's, d. h. neun Vierteile (navânçakam) derselben kommen (das Nähere Up. S. 340). — Die Planeten (grahâh) werden erst Maitr. 6,16 erwähnt; ihre Zahl wird in einem sehr späten Texte (Râmottarat. 5) auf neun angegeben, wobei nebst Sonne und Mond auch Râhu und Ketu (Drachenkopf und Drachenschwanz) zu ihnen gerechnet werden. Namentlich erwähnt werden Cukra, Venus (Maitr. 7,3), sowie Cani, Saturn, nebst Râhu und Ketu (Maitr. 6,7). - Von kosmischen Katastrophen erwähnt Maitr. 1,4: "Vertrocknung großer Meere, Einstürzen der Berge, Wanken des Polarsterns (dhruva), Reifsen der Windseile [welche die Sternbilder an den Polarstern binden], Versinken der Erde, Stürzung der Götter aus ihrer Stelle".

Als naturwissenschaftliche Kuriosa wollen wir noch er- Naturwiswähnen, daß der Regen durch die Sonne (Mahânâr. 63,16. senschaft-liches.

Maitr. 6,37, vgl. Manu 3,76) entsteht, indem die Glut das Gewitter und den Regen veranlafst (Chând. 7,11,1), wie ja auch beim Menschen die Hitze den Schweifs und die Glut des Schmerzes die Tränen hervortreibt (Chând. 6,2,3); sowie, daß nach Maitr. 6,27 "ein in die Erde vergrabenes Stück Eisen alsbald zu dem Erdesein eingeht". - Über die anatomischen und physiologischen Anschauungen der Upanishad's werden wir unten (Kap. XII,6, Seite 255-266) handeln.

### VIII. Brahman als Weltvernichter.

# 1. Die Kalpatheorie des spätern Vedânta.

Vergeltungstheorie des Vedânta.

Ehe wir die Entwicklung der Lehre von Brahman als Weltvernichter in den Upanishad's verfolgen, wird es zweckmäßig sein, einen Blick auf die Theorie des spätern Vedanta zu werfen, welche das Resultat dieser Entwicklung ist. Nach dem Vedântasystem finden die Werke jedes Lebenslaufes ihre genau zugemessene Vergeltung in dem nächstfolgenden Leben. Jedes Leben ist sowohl im Tun wie im Leiden nur die Frucht der Werke einer vorhergehenden Geburt. folgt, daß jedes Dasein immer schon ein früheres voraussetzt, daß mithin kein Dasein das erste sein kann, und daß der Wanderungslauf (samsåra) der Seelen von Ewigkeit her be-Daher der steht. Die Anfanglosigkeit des Samsåra (samsårasya anåditvam) Samsâra anfanglos, ist somit eine notwendige Konsequenz der Vedântalehre, welche nicht nur von Gaudapâda (Mândûkyakârikâ 4,30) vorausgesetzt und von Cankara vertreten wird, sondern auch schon in den Sûtra's des Bâdarâyana (2,1,35), wie auch bereits in einigen späten Upanishad's (z. B. Sarvop. 23; vgl. die drastische Schilderung Yogatattva 3-5) vorkommt. Diese Anfanglosigkeit Verbindung des Kreislaufes der Seelenwanderung steht in Widerspruch dieser Theo-rie mit der mit den zahlreichen Schöpfungstheorien der Upanishad's, welche sämtlich eine einmalige Schöpfung der Welt lehren, wie schon der stets wiederkehrende Ausdruck "am Anfang" (agre, Ait. 1,1,1. Chànd. 3,19,1. 6,2,1. Brih. 1,2,1. 1,4,1. 10. 17. 5,5,1. Taitt. 2,7,1. Maitr. 2,6. 5,2) beweist. Um die vom System geforderte Anfanglosigkeit des Samsâra zu behaupten und dennoch

Samsâra

dieser Theo-Schöpfungslehre der Upanishad's.

die Schöpfungslehre der Upanishad's festzuhalten, fassen die Vedantatheologen die Weltschöpfung auf als einen von Ewigkeit her periodisch sich wiederholenden Vorgang: die von Brahman geschaffene Welt besteht eine Weltperiode (Kalpa) hindurch, Die Kalpa's. worauf sie in Brahman zurücktritt, um immer wieder neu aus demselben hervorzutreten, da bei jedem Weltuntergange immer noch Werke der Seelen vorhanden sind, welche zu ihrer Sühnung ein abermaliges Dasein und somit eine Neuschöpfung der Welt erfordern; Bhag. G. 9,7 (vgl. 8,17-19):

> Alle Wesen, o Kaunteva, Gehn in meine Natur zurück Am Weltende; am Weltanfang Schaff' ich immer sie wieder neu.

Zum Beweise beruft sich Çankara, wie vielleicht auch schon Bâdarâyana (2,1,36), auf den Vers Rigy. 10,190,3 (oben I, 1, S. 134):

Sâryâ-candramasau dhâtâ yathâpârvam akalpayat,

in welchem jedoch, nach dem Zusammenhange yathåpårram nur bedeutet "eins nach dem andern", nicht, wie Çankara (p. 495,7) will, "wie vordem". Auch die andre Stelle, auf welche er seine Theorie stützt, Chând. 6,3,2: "ich will in diese drei Gottheiten mit diesem lebenden Selbste eingehen", beweist nicht, wie er glaubt, dass das "lebende Selbst" schon vor der Schöpfung bestanden habe. Dieser ganze Gedanke von einer periodisch wiederholten Weltschöpfung und Weltvernichtung ist den ältern Upanishad's noch völlig fremd. Um seine Genesis zu verfolgen, werden wir zu unterscheiden haben 1) die Rückkehr der Einzelwesen, 2) die des Weltganzen in Brahman.

## 2. Rückkehr der Einzelwesen in Brahman.

Den ersten Ausgangspunkt des Gedankens von Brahman Der Tod als als Weltvernichter bildete wahrscheinlich die von der Erfahrung dargebotene und das Nachdenken zu allen Zeiten und so auch schon in jener alten Zeit beschäftigende Tatsache des Todes. Nachdem man sich gewöhnt hatte, in Brahman

die Kraft zu sehen, welche als Prâna das Leben hervorbringt und erhält, so lag es nahe, es auf dieselbe Kraft zurückzuführen, "wenn er es miide wird, die Last zu tragen", und im Brahman als Prâna "des Todes Ursach' und des Lebens" zu sehen (Taitt. År. 3,14,1-2. Atharvay. 11,4,11, oben I, I, S. 299-300. 303). Darum hiefs es schon Catap. Br. 11,3.3.1, "das Brahman überlieferte die Geschöpfe dem Tode", und Çatap. Br. 13,7,1,1, ,es opferte in allen den Wesen sein Selbst und die Wesen in seinem Selbste" (oben I, 1, S. 261. 260). Brahman Dieser Gedanke wird von den Upanishad's weiter ausgeführt. als Vernich-ter der Ein-Brih. 1,2,1 erscheint "der Tod, der Hunger" (mrityur. açanâyâ), als Weltschöpfer; "alles, was er immer erschuf, das beschlofs er zu verschlingen; weil er alles verschlingt (ad), darum ist er die Aditi (die Unendlichkeit)", und Brih. 1,5,3 schafft Prajapati die alles befassenden Prinzipien, Manas, Rede und

Er, der Brahmanen und Krieger Beide aufzehrt, als wär' es Brot, Eingetaucht in des Tod's Brühe, -

Prâna, als Nahrung für sich selbst. In den Worten Kâth. 2,25:

scheint ein poetischer Nachklang derartiger Stellen vorzuliegen. Chând. 1,9,1 heifst es vom Akâça (Äther, Raum, als Symbol des Brahman, oben S. 101-103): "der Âkâça ist es, aus dem alle diese Wesen hervorgehen, und in welchen sie wieder untergehen"; und Taitt. 3,1 findet sich als Kriterium des Brahman angegeben: "dasjenige, fürwahr, woraus diese Wesen entstehen, wodurch sie, entstanden, leben, worein sie, dahinscheidend, wieder eingehen, das suche zu erkennen, das ist das Brahman". An allen diesen Stellen ist nur von einem Untergang der einzelnen Wesen, nicht von einem solchen des Weltganzen in Brahman die Rede. Ebenso Mund. 1.1.7, wo Brahman mit der Spinne verglichen wird, die den Faden ausläfst und wieder einzieht, und Mund. 2,1,1, wo es heifst, daß die mannigfachen Wesen aus dem Unvergänglichen hervorund wieder in dasselbe eingehen. In demselben Sinne heißt es Mând. 1,6 von dem Âtman: "er ist die Wiege des Weltalls, denn er ist Schöpfung und Vergang der Wesen", und Nârây. 1 von Nârâyana: "alle Götter, alle Rishi's, alle Versmafse und alle Wesen entstehen nur aus Nârâyana und vergehen in Nârâvana". Man vergleiche auch die schönen Verse Culika 17-18:

> Dem eingewoben dies Weltall. Was sich bewegt und nicht bewegt, In Brahman auch vergeht alles, Wie Schanmblasen im Ozean.

In ihm, in dem die Weltwesen Einmündend, werden unsichtbar, Vergehn sie und entstehn wieder Gleich Schaumblasen zur Sichtbarkeit.

Auch diesen Stellen scheint das Dogma vom Weltuntergang in Brahman noch fremd zu sein. Und so werden wir Bedenken tragen müssen, dasselbe mit Cañkara in dem oben S. 163 fg. besprochenen Geheimnamen Tajjalân Chând. 3,14,1 zu finden, da der ganzen übrigen Upanishad diese Idee noch fremd ist, und der Gedanke von Brahman als Grund des Entstehens, Bestehens und Vergehens der einzelnen Wesen hinreicht, um das Wort zu erklären. Noch weniger können wir die Worte Vâj. Samh. 32,8,

Taijalan, Chând. 3.14 1.

tasmin idam sam- cu vi- ca eti sarvam.

mit dem Scholiasten auf Weltuntergang und Neuschöpfung beziehen; sie bedeuten nach dem ganzen Zusammenhange nur. daß der Vena "Einheitspunkt und Ausgangspunkt der Welt" ist (vgl. unsere Übersetzung oben I, 1, S. 294). Anders hingegen steht es mit der Wiederholung dieser Worte Cvet. 4,11 (und, davon abhängig, Mahânâr. 1,2). Hier gewinnen sie, in Zusammenhang mit andern Stellen der ('vet. Up., eine neue Bedeutung, von der jetzt zu handeln sein wird.

# 3. Rückkehr des Weltganzen in Brahman.

Zu den neuen und folgenschweren Gedanken, an denen weltverdie Cvetâcvatara-Upanishad so reich ist, gehört auch der von der periodischen Vernichtung und Neuschöpfung des Weltganzen durch Brahman. (vet. 3,2: "Er (Rudra als Personifikation des Brahman) weilt in den Wesen, und wutentbrannt

nichtung nach der Çvet. Up. werkes. heifst:

zur Endzeit zerschmettert er als Herr die Geschöpfe alle"; — 4,1: Er ordnet alle Zwecke der Wesen, "bis endlich das All zergeht in ihm, dem Anfang"; - und so werden wir auch die oben erwähnten Worte Vâj. Samh. 32,8, wenn sie in diesem Zusammenhange Cvet. 4,11 wiederkehren, ihm entsprechend aufzufassen haben: Gott ist es, "in dem die Welt zergeht und sich entfaltet" (yasmin idam sam- ca vi- ca eti sarram). Periodische — Aber dieser Prozefs der Weltschöpfung und Weltvernichtung ist nicht ein einmaliger, sondern ein stetig sich wiederholender; mit einer Spinne (wie Mund. 1.1,7, vgl. Cvet. 3,1. 6,10) wird Cvet. 5,3 verglichen "der Gott, der vielfach ein Netz nach dem andern im Raum ausbreitet hier und wieder einzieht". Auch der Grund für diese periodisch wiederkehrende Neuschöpfung der Dinge wird an-

> Was er erschuf, nimmt dann zurück er wieder, Zur Einheit werdend mit des Wesens Wesen; Um dann — — Das gunahafte Werk neu zu beginnen. Verteilend einzeln die Beschaffenheiten.

gedeutet Çvet. 6,3-4, wo es, nach Schilderung des Schöpfungs-

Dafs es nur die Werke der Seelen sind, welche den Schöpfer veranlassen, daß er "alle Beschaffenheiten einzeln verteilt" (sarvân bhâvân viniyojayet), besagen die unmittelbar folgenden Worte:

> Wo sie nicht sind, da wird das Werk zunichte, Hin geht er werklos, wesentlich ein andrer;

d. h. wo die, den empirischen Charakter ausmachenden bhâra's durch die Erkenntnis aufgehoben sind, werden die Werke zunichte, und eine Neuschöpfung erfolgt nicht mehr.

Aus spätern Upanishad's sind über Brahman als Weltvernichter folgende Stellen bemerkenswert.

Maitr. 6.17: "Er ist es, der, wenn das Weltall untergeht, allein wach bleibt; und er ist es, der dann [wieder] aus diesem Weltraume das Reingeistige aufweckt".

Atharvaçiras 6: "Wenn Rudra in Schlangenringelung daliegt, dann werden die Geschöpfe in ihn hereingezogen. Haucht

Wiederkehr der Weltvernichtung.

> Spatere Stellen.

er aus, so entsteht Finsternis, aus der Finsternis Wasser" Vgl. vorher Atharvaçiras 4: "Er, der, alle Lebenskräfte verschlingend, indem er sie verschlingt, als Ewiger sie zusammenfalst und wieder ausbreitet" usw., was jedoch auch vom Schlafen und Wachen (vgl. Brih. 2,1,20) verstanden werden kann.

Das Weltuntergangsfeuer (samvartako gnih) wird erwähnt Das Weltuntergangs-Atharvaçikhâ 1 und in den beiden Reproduktionen dieser Stelle Nrisinhap, 2,1. Nrisinhott, 3 (Up. S. 727, 761, 785. Wir schließen mit dem schönen Verse Kaivalya 19, wo der sich als den Âtman Wissende spricht:

In mir entstand das Weltganze, In mir nur hat Bestand das All, In mir vergeht es, - dies Brahman, Das zweitlose, ich bin es selbst!

# 4. Über die Motive der Lehre von der Weltvernichtung in Brahman.

Das Brahman ist der Mutterschofs, aus dem alle Wesen Vergehen hervorgehen, und es lag sehr nahe, anzunehmen, daß dieselben weil Entim Tode in das Brahman zurückkehren, aus dem sie gekommen, stehen aus denn, wie schon Anaximandros sagt, "woraus die Entstehung der seienden Dinge ist, darein geschieht auch ihr Vergehen nach der Notwendigkeit". Daher sehen wir, wie oben gezeigt, in den ältesten Upanishadtexten und schon vor ihnen die Lehre von Brahman als Vernichter der Einzelwesen auftreten. Aus ihr hat sieh erst in später Zeit, von der Cvetâçvatara-Upanishad an, die Lehre von der periodischen Vernichtung weit als des Weltganzen durch Brahman entwickelt, ganz ähnlich wie die heraklitische Lehre von dem Hervorgehen der Dinge aus Griechische dem Feuer (δδὸς κάτω) und ihrer Rückkehr in dasselbe (δδὸς ανω) ursprünglich einen überall in der Welt bei dem Werden und Vergehen der Einzeldinge verbundenen Doppelprozess bedeutete (δδὸς ἄνω κάτω μίη), dann aber, sei es von Heraklit selbst, sei es von seinen Nachfolgern, den Stoikern, verallgemeinert wurde zu einem periodisch wiederkehrenden Vergehen des Weltganzen im Feuer (ἐκπύρωσις) und Wiedererstehen aus

Wert für die Vergeltungslehre

Über die Motive, welche in der demselben (διακόσμησις). griechischen Philosophie zu dieser Verallgemeinerung geführt haben mögen, erfahren wir nichts Näheres. In Indien kam dieselbe der Vergeltungslehre in hohem Grade zu statten. indem diese, wie gezeigt, mit der überlieferten Schöpfungslehre nur vereinbar war, wenn man an die Stelle der in den alten Upanishad's gelehrten einmaligen Schöpfung einen von Ewigkeit her sich wiederholenden Prozefs, eine nach jedem Weltuntergang statthabende, den Werken der Seelen entsprechende Neuschöpfung des Weltganzen setzte. Schon bei ihrem ersten Auftreten ist die Lehre vom Weltuntergang mit der Vergeltungslehre verbunden, wie die oben S. 202 angeführten Stellen, und namentlich Cvet. 6,4 ("wo sie nicht sind, da wird das Werk zunichte") zeigen; ob aber das ursprüngliche Motiv der Lehre vom Untergang und periodischen Neuentstehen des Weltganzen in dem Wunsche lag, die überkommene Schöpfungslehre neben der später aufgekommenen Vergeltungslehre in der Weise des jüngeren Vedanta aufrecht zu halten, oder nur in dem natürlichen Bestreben, das erfahrungsmäßige Vergehen der Dinge zu einem Gesamtvergehen ebenso zu verallgemeinern, wie die ganze Weltschöpfungslehre ursprünglich auf einer Verallgemeinerung des beobachteten Entstehens der Einzelwesen beruht, — dies zu entscheiden, ist nach den abgerissenen und mehrdeutigen Aussagen der Çvetâçvatara-Upanishad nicht wohl möglich.

Ursprüngliches Motiv.

# IX. Die Nichtrealität der Welt.

# 1. Die Mâyâlehre als Grundlage aller Philosophie.

Kants

Als Kant bei seiner Untersuchung des menschlichen Erdogma, so kenntnisvermögens die Folgerung zog, daß die ganze Welt, alt wie die alt wie die Philosophie, wie wir sie kennen, nur Erscheinung und nicht Ding an sich sei, da hatte er nichts schlechterdings Neues gesagt, sondern nur in wissenschaftlicher, auf Beweise gestützter Form eine Wahrheit ausgesprochen, welche in weniger wissenschaftlicher Gestalt lange vor ihm vorhanden gewesen war, ja, als intuitive, unbewufste Erkenntpis von jeher aller Philosophie halb

zugrunde gelegen hatte. Denn wären die Dinge der Welt nicht,

wie Kant behauptete. blofse Erscheinungen, sondern ebenso, wie sie unserm Bewufstsein in Raum und Zeit erscheinen. auch ohne dieses Bewufstsein und an sich vorhanden, so würde eine empirische Betrachtung und Erforschung der Natur die letzterreichbaren und vollgültigen Aufschlüsse über das Wesen der Dinge bieten. Im Gegensatze zu dieser empirischen Betrachtungsweise hat die Philosophie von jeher nach dem eigentlichen Wesen oder, wie man gewöhnlich sagt, nach dem Prinzip der Welt gefragt, und diese Frage setzt immer schon das, wenn auch noch undeutliche, Bewufstsein voraus, daß dieses Prinzip, dieses Wesen der Dinge nicht schon in den Dingen selbst, wie sie in Raum und Zeit vor unsern Augen sich ausbreiten, gegeben ist, daß, mit andern Worten, der ganze Inbegriff der äufsern und innern Erfahrung uns immer nur zeigt, wie die Dinge uns erscheinen, nicht wie sie an sich sind. Diese Erkenntnis sehen wir denn auch auf allen Gebieten der Philosophie, je bestimmter dieselbe sich ihrer eigentlichen Aufgabe im Gegensatze zu den empirischen Wissenschaften bewufst wird, um so deutlicher hervortreten: so in der griechischen Philosophie, wenn die empirische Realität von Parmenides für blofsen Schein, von Platon für einen blofsen Schatten (Rep. VII,1) der wahren Wesenheit erklärt wird, so in der indischen Philosophie, wenn die Upanishad's lehren, dafs diese Welt nicht der Atman, das eigentliche "Selbst" der Dinge, sondern eine bloße  $M\hat{a}y\hat{a}$ , ein Trugbild, eine  $M\hat{a}y\hat{a}$ , eine Illusion ist, und daß die empirische Erkenntnis derselben keine Vidya, kein wahres Wissen gewährt, sondern in der Aridyâ, dem Nichtwissen, befangen bleibt. Da der Ausdruck Mâyâ in diesem Sinne erst verhältnismäßig spät, nämlich Alter dieser nicht vor Çvet. 4,10, nachweisbar ist, so hat man geglaubt, in dieser Lehre nur eine sekundäre, im Verlaufe der Zeit aus der Weltanschauung der Upanishad's sich entwickelnde Ansicht erkennen zu müssen. Wir wollen jetzt zeigen, daß dem nicht so ist, daß vielmehr die Upanishadtexte, je älter sie sind, um so schroffer und nachdrücklicher jenen illusorischen Charakter der empirischen Realität hervorheben, nur daß dieser exzentrische und scheinbar verstiegene Gedanke selten

in voller Reinheit zum Ausdrucke kommt und in der Regel in Formen auftritt, welche in einer Einkleidung desselben in die uns allen angeborene und unverlierbar anhaftende empirische Erkenntnisweise ihre vollkommene Erklärung finden.

## 2. Die Mâyâlehre in den Upanishad's.

Der Idealismus der Yajnavalkyatexte.

Es gibt in der Literatur der Upanishad's wenige Texte, welchen, nach allen äußern und innern Kriterien, ein höheres Alter zukäme als den Abschnitten der Brihadâranyaka-Upanishad, welche die Weltanschauung des Yajnavalkya entwickeln (Brih. 2.4 und 3.1-4.5). Wir werden sehen, wie in diesen Abschnitten entschiedener als irgendwo sonst die Lehre von der alleinigen Realität des Atman und von der Nichtigkeit einer vielheitlichen Welt außer dem Atman vorgetragen wird. Vorher aber wollen wir zeigen, wie schon in der altvedischen Philosophie vor den Upanishad's die Keime gegeben waren. welche von Yâjñavalkya, oder wer es sonst gewesen sein mag, zu jenem großen, die ganze Folgezeit beschäftigenden Grundgedanken der Upanishad's fortgebildet wurden. Wir sahen (oben I, I, S. 103-127), wie schon in den

Der Einheits-Vorläufer

spätern Hymnen des Rigveda der Gedanke auftritt, welcher hier wie überall den ersten Schritt in der Philosophie bedeutet: der Gedanke von der Einheit des Seienden. Er involviert, gedanke als wenn auch nur keimartig und halb unbewufst, die Erkenntnis, vorianter desselben, dafs alle Vielheit — mithin alles Nebeneinander im Raume, alles Nacheinander in der Zeit, alles Aufsereinander von Ursache und Wirkung, alles Gegeneinander von Subjekt und Objekt - im höchsten Sinne keine Realität hat. Wenn es Rigy. 1,164,46 (oben I, I, S. 118) heifst: ckam sad riprâ bahudhâ vadanti "vielfach benennen, was nur eins, die Dichter" so liegt hierin implizite, dafs die Vielheit nur auf Worten beruhend ("an Worte sich anklammernd", wie es später, Chând. 6,1,3, heifst), und daß nur die Einheit real ist. Auch bei den Versuchen, diese Einheit näher zu bestimmen, wie wir dieselben durch die Zeit der Hymnen und Brâhmana's verfolgt haben (oben I, I, S. 127 fg.), blickt überall, mehr oder weniger deutlich, der Gedanke durch, daß nicht die Vielheit real ist, sondern nur die Einheit, "das Eine, außer dem kein Andres war" (Rigv. 10,129,2), "der Eine, eingefügt der ew'gen Nabe, in der die Wesen alle sind gewurzelt" (Rigv. 10,82,6), und wenn es heifst: "nur Purusha ist diese ganze Welt, und was da war und was zukünftig währt" (Rigv. 10,90,2), so liegt hierin, daß im ganzen Universum, in aller Vergangenheit und Zukunft das Reale nur und allein der eine Purusha ist. Aber die Leute wissen das nicht; sie sehen als das Reale nicht den Stamm, sondern "das, was er nicht ist, das ihn verdeckende Zweigwerk" (asac-châkhâm pratishthantím, Atharvay. 10,7.21, oben I. I. S. 316, vgl. auch Dhyânab. 10) an; denn dasjenige, "woran die Götter und Menschen wie Speichen an der Nabe stehn", die "Blume des Wassers" (d. h. Brahman als Hiranyagarbha) "ist durch Zauberkunst (mâyâ) versteckt" (Atharvav. 10.8.34, oben I, 1, S. 323; auf Stellen, wie dieser und dem. in ähnlichem Sinne schon Brih. 2,5,19 gedeuteten, Verse Rigv. 6,47,18: indro mâyâbhih pururúpa' iyate, mag die Çvet. 4,10 erfolgende Einführung des Terminus mâyâ in die Philosophie beruhen). Zur vollen Deutlichkeit erstarkte dieser, die vielheitliche Welt leugnende, Idealismus durch Einführung und immer tiefere Erfassung des Begriffes vom Atman oder Selbste. Der Begriff Dieser Begriff ist, wie öfter gezeigt, wesentlich negativ und dazu auffordernd, alles von einer Sache abzulösen, was von ihr ablösbar ist und folglich nicht zu dem unveräußerlichen Bestande ihres Selbstes gehört und daher Nichtselbst ist. Solange nun nur von dem Âtman eines Einzelwesens die Rede war, konnte dieses Nichtselbst ja wohl das Selbst eines andern Einzelwesens und somit real sein; sobald man sich aber zu dem Begriff vom Åtman des Weltganzen, dem "großen allgegenwärtigen Atman" (Taitt. Br. 3,12,9,7, oben I, I, S. 263), welcher "größer als Himmel, Raum und Erde" ist (Catap. Br. 10,6,3, oben I, I, S. 264), erhob, war dasjenige, was als Nichtselbst vom Atman ausgeschlossen wurde, eben dadurch vom Weltganzen und mithin von der Realität ausgeschlossen. Aber eben dieser kosmische, keine Realität aufser sich zulassende, Atman war zugleich "klein wie ein Reiskorn" usw. (Çatap. Br. 10,6,3) im eignen Selbste ganz und ungeteilt vorhanden, und diese Koinzidenz des kosmischen und

des Idealismus.

Der Atman- des psychischen Prinzips wurde eben durch das Wort Atman begriff als quellpunkt immer gegenwärtig erhalten: das Selbst in uns ist der Pfadfinder des großen allgegenwärtigen Atman (Taitt. Br. 3,12,9,7, oben I, 1, S. 334), und gerade dieser Gedanke ist der Quellpunkt der Upanishadlehre, wie er denn zunächst in einem der ältesten Texte Brih. 1,4,7 (der auf der Autorität des Yâjñavalkya fufst, Brih. 1,4,3) fast wörtlich wiederkehrt: "Darum ist dieses die Wegespur des Weltalls, was hier [in uns] der Atman Erstes Auf- ist, denn in ihm kennt man das ganze Weltall; ... darum treten des Idealismus ist dieses teurer als ein Sohn, teurer als Reichtum, teurer als alles andere; denn es ist innerlicher, weil es diese Seele (âtman) ist".

treten des in den Upanishad's

Yājňavalkya's Ge-Maitreyî.

Eine weitere Ausführung dieses, wie gesagt, wohl schon auf die Autorität des Yâjñavalkya zurückgehenden (Brih. 1,4,3) Gedankens liegt vor in dem Gespräche Yajnavalkya's mit seiner Gattin Maitrevî, für dessen hohes Alter neben innern valkya's Ge-spräch mit Gründen auch das doppelte Vorkommen desselben, in zwei unsrer Upanishad vorhergehenden und erst später zu ihr vereinigten Sammlungen (vgl. Upanishad's S. 376-378), Zeugnis ablegt, Brih. 2,4 und Brih. 4,5. Yajňavalkya beginnt seine Belehrung mit dem Satze: "Fürwahr, nicht um des Gatten willen ist der Gatte lieb, sondern um des Selbstes willen ist der Gatte lieb". Dasselbe wird dann, unter steter Wiederholung dieser Formel, von Gattin, Söhnen, Reichtum, Brahmanenstand, Kriegerstand, Welträumen, Göttern, Wesen und Weltall ausgesagt: sie alle sind nicht um ihretwillen. sondern um des Selbstes willen lieb. Unter dem Selbste ist hier, wie der Schlufs des Abschnittes (Brih. 2,4,14) zeigt, das Bewufstsein, das Subjekt des Erkennens in uns, zu verstehen, und der Gedanke ist, daß alle Dinge und Verhältnisse der Welt für uns nur vorhanden sind, gekannt und geliebt werden können, sofern sie in unserm alle Dinge der Welt in sich fassenden und nichts aufser sich habenden Bewufstsein auftreten. Darum heifst es weiter: "Das Selbst, fürwahr, soll man verstehen, soll man überdenken, o Maitreyî; wer das Selbst gesehen, gehört, verstanden und erkannt hat, von dem wird diese ganze Welt gewufst". Wie die Töne einer Trommel, einer Muschel, einer Laute an sich wesenlos sind und nur ergriffen werden können, indem man das sie hervorbringende Instrument ergreift, so werden alle Dinge und Verhältnisse der Welt von dem erkannt, welcher den Atman erkennt (Brih. 2,4,7-9). Dem Atman als dem verwandte Subjekte des Erkennens ist der Raum mit allem seinem Inhalt eingewoben (Brih. 3,8,11. 4,4,17); 'alle Himmelsgegenden sind seine Organe (Brih. 4,2,4); die Welt der Namen, Gestalten und Werke, "wiewohl sie dreifach ist, ist eines, nämlich der Atman", er ist das Unsterbliche, welches durch die (empirische) Realität verhüllt ist (amritam satyena channam, Brih. 1.6.3), er ist die Realität der Realität (satyasya satyam, d. h. dasjenige, was an der Realität das wahrhaft Reale ist), aus ihm entspringen, wie Funken aus dem Feuer, alle Lebensgeister, alle Welten, alle Götter, alle Wesen (Brih. 2,1,20), an ihm sind alle, wie Speichen an der Radnabe, befestigt (Brih. 2,5,15); er übersteigt, im Schlafe, diese Welt, die Gestalten des Todes" (mrityo rûpâni, Brih. 4,3,7); nur "gleichsam" sinnt er und bewegt er sich (Brih. 4,3,7), nur "gleichsam" ist eine Zweiheit (Brih. 2,4,14), nur "gleichsam" ein Anderes vorhanden (Brih. 4,3,31); er steht als Schauender allein und ohne Zweiten (Brih. 4,3,32); eine Vielheit gibt es in keiner Weise, Brih. 4,4,19:

Im Geiste sollen merken sie: Nicht ist hier Vielheit irgendwie! Von Tod zu Tode wird verstrickt. Wer eine Vielheit hier erblickt.

Die angeführten Stellen gehören fast alle zu dem Ältesten, Die Upaniwas wir in der Upanishadliteratur besitzen, und so begegnen ist ursprünglich wir, nicht erst im spätern Verlaufe, sondern gleich an der Idealismus. Schwelle dieser Literatur einem entschiedenen, wohl zusammenstimmenden, an den Namen des Yâjñavalkya geknüpften Idealismus, nach welchem der Atman, d. h. das Subjekt des Erkennens, der Träger der Welt und die alleinige Oealität ist, so dafs mit Erkenntnis des Âtman alles erkannt ist. Dieser in den Yâjñavalkyareden des Brihadâranyakam zuerst ber Idealismus ber auftretende Gedanke ist nie wieder aufgegeben worden und berscht die ganze weibeherrscht, allerdings unter gewissen empirischen Modifika- tere Entwicklung. tionen, von denen nachher zu handeln sein wird, die ganze

Entwicklung der Upanishadlehre bis zu ihrem Abschlusse durch Bâdarâyana und Çankara hin. In den Upanishad's sehen wir ihn oft in dieser oder jener Form auftreten. So beruht auf ihm die Frage, welche an die Spitze gestellt wird Mund. 1.1.3: "Was ist, o Ehrwürdiger, dasjenige, mit dessen Erkenntnis diese ganze Welt erkannt worden ist?" - Aber dieselbe, auf Brih. 2,4,5 (und 1,4,7) zurückgehende, Frage bildet auch schon den Ausgangspunkt eines so alten Textes wie Chând, 6,1,2: "hast du denn auch der Unterweisung nachgefragt, durch welche [auch] das Ungehörte ein [schon] Gehörtes, das Unverstandene ein Verstandenes, das Unerkannte ein Erkanntes wird?" Schon die hier, in derselben Reihenfolge, wiederkehrenden Ausdrücke grutam, matam, rijnatum legen die Annahme einer Abhängigkeit dieser Stelle von Brih. 2.4.5 nahe. Wir glauben aber noch auf einem andern Wege diese Abhängigkeit recht sehr wahrscheinlich machen zu können. Schon oben betrafen wir die Chandogya-Upanishad darauf, wie sie die Stelle von dem Atman als Auseinanderhalter der Welterscheinungen Brih. 3,8,9, wie sie zusammengefafst war in der Bezeichnung des Atman als "auseinanderhaltende Brücke" (Brih. 4,4,22: esha setur vidharana esham lokanam asambhedaya), wörtlich reproduzierte (Chând. 8,4,2: sa setur vidhritir esham lokânâm asambhedâya) und dabei ihre Abhängigkeit von der ersteren Stelle dadurch verriet, daß sie den Sinn der wiederholten Worte nicht mehr richtig versteht, indem sie unmittelbar darauf aus der die Welterscheinungen auseinanderhaltenden Brücke eine das Diesseits mit dem Jenseits verbindende Brücke gemacht hat. Ganz ähnlich liegt der Beweis daß Fall, wenn die Äußerung Brih. 2.4.5, daß mit Erkenntnis des Âtman alles erkannt sei, Chând. 6,1,2 in der Frage wieder er-2,4,5 ab-hängig ist. scheint nach der Unterweisung, durch welche auch das noch Ungehörte, Unverstandene, Unerkannte ein schon Gehörtes, Verstandenes, Erkanntes werde. Denn offenbar liegt die richtige Antwort auf diese Frage darin, dafs, wie Brih. 2,4,5 und Mund. 1,1,3 übereinstimmend sagen, mit Erkenntnis des Âtman alles erkannt sei. Diese Antwort gibt aber der Verfasser von Chând. 6,1 fg. nicht, sondern entwickelt statt dessen seine Theorie von den drei Urelementen, Glut, Wasser und Nahrung,

Chánd. 6,1,2 von Brih. 2,4,5 ab-

mit deren Erkenntnis alles in der Welt, weil es nur eine Mischung aus ihnen sei, erkannt sei (Chând. 6,4), und auch in den drei Gleichnissen von dem (weißen) Ton, dem (roten) Kupfer und dem (schwarzen) Eisen wird — sehr verschieden von den Gleichnissen Brih. 2,4,7 fg. - diese Zurückführung des Weißen, Roten und Schwarzen an den Dingen auf Wasser, Glut und Nahrung bereits vorbereitet. Der Verfasser hat also den Sinn der Frage nach dem, mit dessen Erkenntnis alles erkannt sei (d. li. nach dem einen Atman), nicht mehr richtig verstanden, oder vielmehr absichtlich abgeändert. und zwar in einem Sinne, welcher, indem er das Unwandelbare nicht nur in dem "Einen ohne Zweites", sondern ferner auch in seinen drei Zerlegungen in Glut, Wasser und Nahrung sieht, vom Monismus der Upanishadlehre abweichend, zu einer in der Einheit befafsten Dreiheit unveränderlicher Essenzen gelangt und damit den ersten Grund legt zu der Sânkhyalehre von der Prakriti und den drei von ihr befaßten Gima's. Im übrigen, und abgesehen von dieser Zerlegung der Einheit in die Dreiheit, hält er an dem Grundsatze des Yâjñavalkya fest und versichert, daß alle Umwandlung "an Worte sich klammernd, ein blofser Name" sei, und dafs es in Wahrheit nur Glut, Wasser und Nahrung gebe (Chând. 6,4). wiewohl auch diese nach seiner eignen Theorie (Chând. 6,2) sehon eine Umwandlung des "Einen ohne Zweites" sind, mithin konsequenterweise seinem Verdikte, "auf Worten beruhend und ein blofser Name" zu sein, ebenfalls unterliegen sollten. - Dies alles weist darauf hin, daß hier der monistische Grundsatz des Yâjñavalkya durch Tradition übernommen, aber in seiner Tragweite nicht mehr völlig verstanden worden ist.

Demselben Grundsatze von der alleinigen Realität des Atman (des Subjekts des Erkennens) und der Nichtrealität für die alleialles übrigen begegnen wir weiterhin, wenn es Taitt. 2,6 von der empirischen Realität heifst: "denn dieses nennen sie die Realität", wenn Ait. 3,3 entwickelt wird, daß alle Erscheinungen der Welt "vom Bewufstsein gelenkt, im Bewufstsein gegründet" seien, und wenn Kaush. 3,8 der Satz "noch auch ist dieses eine Vielheit" dahin interpretiert wird, dafs, wie die Speichen an der Nabe, die "Wesenselemente an den Bewufstseins-

Zeugnisse nige Reali-Atman.

elementen befestigt, und die Bewufstseinselemente an dem Prâna befestigt" seien, welcher das Bewufstseinselbst (prajūa-âtman) und die Wonne, nicht alternd und unsterblich sei.

Aus spätern Upanishad's führen wir an, dafs die scharfe Leugnung der Vielheit in dem angeführten Verse Brih. 4,4,19 wiederholt und weiter ausgeführt wird in den Versen Kâth. 4,10-11, und daß endlich ('vet. 4,10 der aufkommende Såūkhya-Realismus durch die Erklärung bekämpft wird, daß die ganze Prakriti eine blofse Mâyâ sei. Treu dem Grundsatze des Yâjñavalkya, fordert uns die Ìçâ-Upanishad in ihren Anfangsworten auf, "in Gott das Weltganze zu versenken", und fügt zu der Leugnung der Vielheit Vers 12-14 die Leugnung des Werdens hinzu; Mund. 1,1,3 fragt, wie gezeigt, nach dem Atman als demjenigen, mit dessen Erkenntnis alles erkannt sei, Mândûkya 7 schildert den Âtman als "die ganze Weltausbreitung auslöschend, beruhigt, selig, zweitlos"; und auch die späte Maitr. Up. 6,24 erläutert den Satz, dafs alle Vielheit blofser Schein sei, durch den glänzenden Vergleich des Âtman mit einem alâtacakram, einem Funken, welcher, im Kreise geschwungen, als ein feuriger Kreis erscheint; eine Ausführung dieses Bildes gibt Gaudapâda in der Mândûkya-Kârikâ 4,47-52, wie denn überhaupt dieses ganze Werk eine beredte Darlegung des auf die ältesten Upanishadtexte zurückgehenden und alle Zeit hindurch festgehaltenen Gedankens von der alleinigen Realität des Atman ist.

# 3. Die Mâyâlehre in empirischen Vorstellungsformen.

Die Philosophie des Yâjñavalkya, wie er uns in der Brihadâranyaka-Upanishad entgegentritt, läfst sich zusammenfassen in den Satz: der Åtman ist das Subjekt des Erkennens in uns. Hieraus folgt unmittelbar 1) dafs der Åtman, als das erkennende Subjekt, selbst unerkennbar ist und bleibt, 2) dafs es eine Realität aufser dem Åtman (eine Welt aufser unserm Bewufstsein) für uns nicht gibt und nie geben kann. Beide Folgesätze werden von Yâjñavalkya mit Klarheit erkannt und ausgesprochen; beide bedeuten den Höhepunkt der philosophischen Anschauungen der Upanishad's, der

Unerkennbarkeit und alleinige Realität des Atman.

erste für die Theologie, der zweite für die Kosmologie, und durch beide scheint dem philosophischen Denker jeder weitere Weg abgeschnitten zu werden. Hierbei aber konnte der forschende Menschengeist nicht stehen bleiben: trotz der Unerkennbarkeit des Âtman fuhr er fort, den Âtman (d. h. Gott) als einen Gegenstand der Erkenntnis zu behandeln: trotz der Nichtrealität der Welt außer dem Atman fuhr er fort, sich mit der Welt als einem Realen zu beschäftigen. Hierdurch entstehen in der Theologie die mannigfachen Empirische bildlichen Vorstellungsweisen über den Atman, welche, aus einer unzulässigen Herabziehung desselben in die Sphäre des menschlichen Erkennens entspringend, das anerkannte Grunddogma von der Unerkennbarkeit des Âtman umspielen und sich immer wieder in dasselbe auflösen: — und auf eben dieser Anweudung der empirischen Erkenntnisformen über die Grenze ihrer Berechtigung hinaus beruht es, wenn in der Kosmo- Empirische logie die überkommenen pantheistischen, kosmogonischen und theistischen Vorstellungen auch nach der Erkenntnis der alleinigen Realität des Âtman sich weiter behaupten, indem sie das, aus der empirischen Naturanlage des Intellektes entspringende, Festhalten an der Realität der Aufsenwelt in mannigfacher Weise mit der Grundlehre von der alleinigen Realität des Âtman in Einklang zu bringen suchen. Aus der Variationen Einkleidung dieser Grundlehre in die uns angeborenen und lehre durch ihr Recht behauptenden empirischen Erkenntnisformen ent- dung in emspringen, in stufenweise zunehmender Überwucherung jenes Formen. metaphysischen Dogmas durch die empirische Erkenntnisweise. eine Reihe von Anschauungen, welche wir nach dem, was darüber schon früher gesagt wurde, hier zum Schlusse als Umformungen des ursprünglichen Idealismus in die Theorien des Pantheismus, Kosmogonismus, Theismus, Atheismus und Deismus kurz überblicken wollen.

Kosmologie.

1) Idealismus. Der Atman ist das allein Reale; mit Erste Stufe: seiner Erkenntnis ist alles erkannt; es gibt keine Vielheit und kein Werden; die mit Vielheit und Werden behaftete Natur ist eine blofse Illusion (mâyâ).

2) Pantheismus. Die idealistische Grundanschauung. Zweite Panderen Ursprünglichkeit und hohes Alter durch die Yajnavalkya- Stufe: Par theismus.

texte gesichert ist, verbindet sich mit der in der empirischen Anschauung gegründeten Überzeugung von der Realität der Außenwelt zu der in allen Upanishad's den breitesten Raum einnehmenden Lehre: die Welt ist real, und doch ist der Atman das allein Reale, denn die ganze Welt ist der Âtman. Man kann diese Theorie als pantheistisch bezeichnen, wiewohl sie vom modernen Pantheismus ihrem Ursprunge nach sehr verschieden ist. Der Pantheismus der Neuern Philosophie hat sich aus dem Theismus des Mittelalters als dessen unvermeidliche Konsequenz entwickelt: der Pantheismus der Upanishad's wurzelt in dem Bestreben, die Lehre von der alleinigen Realität des Atman gegenüber der sich aufdrängenden Realität der vielheitlichen Welt zu behaupten. Mit besonderer Vorliebe pflegen die Upanishad's den Âtman als das unendlich Kleine in uns mit der Welt als dem unendlich Großen aufser uns zu identifizieren.

Dritte Stufe: Kosmogonismus.

3) Kosmogonismus. Dié Identität des Âtman und der Welt war und blieb eine blofse Behauptung. Um sie verständlich zu machen, mußte man einen Schritt weiter in der Übertragung empirischer Anschauungsformen auf das Metaphysische gehen, indem man an die Stelle jener stets behaupteten aber nie zu begreifenden Identität das aus der Erfahrung geläufige Verhältnis der Kausalität setzte und den Âtman als Ursache fafste, welche die Welt als Wirkung aus sich hervorgebracht hat. So wurde es möglich, auf die alten Kosmogonien zurückzugreifen und dieselben auf dem Boden der ihnen ursprünglich widersprechenden Upanishadlehre zu erneuern. Nachdem der Atman die Welt geschaffen, fährt er als Seele in dieselbe hinein. Durch diese Bestimmung brachte man die Lehre, daß der Atman, d. h. das Selbst, die Seele in uns, mit dem Prinzip aller Dinge identisch sei, mit der Lehre von einer Weltschöpfung aus dem Atman in Einklang.

Vierte Stufe: Theismus. 4) Theismus. Die Lehre, dafs der Åtman die Weltschuf und dann als Seele in dieselbe einging, ist noch nicht Theismus. Sie wird es erst, indem zwischen dem Åtman als Weltschöpfer und dem in der Schöpfung auftretenden Åtman, d. h. zwischen der höchsten und der individuellen Seele unter-

schieden wird. Beide treten in Gegensatz, zuerst unmerklich, als Licht und Schatten (Kâth. 3,1), dann immer bestimmter bis zum vollendeten Theismus der Çvetâçvatara-Upanishad Charakteristisch für dieses Werk ist, daß neben dem ihm eigenen Theismus alle jene früheren Stufen als unaufgehobene Momente fortbestehen.

> Funfte Stufe:

- 5) Atheismus. Durch diese Trennung von Gott und Seele wurde die Existenz Gottes selbst in Frage gestellt. Die Atheismus. Seele stand im Gegensatze zu ihm, bestand mithin selbständig und ohne ihn: für Gott blieb nur noch die Aufgabe, als Schauplatz der Vergeltung für die von den selbständigen Seelen begangenen Werke die materielle Natur auszubreiten. Man brauchte nur die hierzu erforderlichen Kräfte in die Materie selbst zu verlegen, und Gott als Weltschöpfer wurde überflüssig: von jeher bestehen nur die mit ihren Werken belasteten, von Geburt zu Geburt Vergeltung empfangenden Seelen (purusha) und die Urmaterie (prakriti), welche aus sich immer wieder aufs neue den Schauplatz für diese Vergeltung ausbreitet; dies ist der Übergang von der Vedantalehre der Upanishad's zum Sânkhyasystem, dessen Entstehung aus der Upanishadlehre im nächsten Kapitel näher darzulegen sein wird.
- Wenn aus Opportunitätsrücksichten der 6) Deismus. atheistischen Sânkhyalehre, rein äufserlich und ohne in den Organismus des Systems einzugreifen, die Lehre von einem persönlichen Gott angeheftet wird, so geht dieselbe über in das, später zu behandelnde, nicht sowohl theistische, als vielmehr deistische Yogasystem. Dasselbe unterscheidet sich vom Deismus der Neuzeit dadurch, daß dieser bestrebt ist, den (nur nominell als Weltursache festgehaltenen) Gott aus dem Naturzusammenhange ohne Gefahr zu eliminieren, während es sich beim Yogasystem darum handelt, den im Sânkhyam bereits eliminierten Gottesbegriff einem System, welches ohne ihn gedacht worden war, wieder einzufügen. Beide Operationen laufen auf dasselbe Resultat hinaus; das System besteht durch sich selbst, und der Gottesbegriff bleibt daneben bestehen, ohne auf seine Lehren einen weiteren Einfluß auszuühen.

Stufe Deismus.

# X. Die Genesis des Sankhyasystems.

# 1. Kurze Übersicht der Sankhvalehre.

Das Sankhya-

Die Entstehung des, auf die Urheberschaft des durchaus system eine mythischen *Kapila* sich zurückführenden, Sânkhyasystems ist Entartung des Vedanta, eines der schwierigsten und streitigsten Probleme auf dem Gebiete der indischen Philosophie. Unsere bisherigen Untersuchungen werden es uns ermöglichen, dieser Frage gegenüber den richtigen Standpunkt zu gewinnen. Es wird sich zeigen, daß die Sänkhvalehre in allen ihren Bestandteilen aus dem Vedânta der Upanishad's erwachsen und nichts anderes ist als eine extreme Durchführung der realistischen Tendenzen, deren Aufkommen und allmähliches Erstarken wir schon innerhalb der Upanishadlehre selbst in den pantheistischen, kosmogonistischen und theistischen Umformungen der ursprünglichen, idealistischen Grundanschauung verfolgt haben. Wir schicken eine Übersicht über die Hauptpunkte der spätern Sânkhyalehre voraus, da sie zum Verständnisse des Folgenden unentbehrlich ist.

Hauptpunkte der Sankhyalehre.

Der Dualismus.

Grundanschauung und letzte Voraussetzung des Systems ist der Dualismus von Prakriti (Natur) und Purusha (Geist). Von Ewigkeit her bestehen neben einander und in einander zwei völlig verschiedene Wesenheiten, ohne daß auch nur ein Versuch gemacht würde, dieselben aus einer höheren Einheit abzuleiten oder auf dieselbe zurückzuführen:

- 1) der sehon ursprünglich in einer Vielheit vorhandene Purusha, das Subjekt des Erkennens, wie es von allem Objektiven losgelöst ist und ihm als ein anderes gegenübersteht.
- 2) die Prakriti (Pradhânam), welche alles, was nicht Purusha oder Subjekt ist, befafst, mithin alles, was nur irgendwie ein objektives Dasein hat, mag dasselbe nun noch unentwickelt (avyaktam, natura naturans) oder schon entwickelt (vyaktam, natura naturata) sein.

Die Leiden des Daseins.

Beide, Purusha und Prakriti, Subjekt und Objekt, sind von Ewigkeit her in einander verstrickt, oder vielmehr, scheinen es zu sein, und auf dieser scheinbaren Verstrickung beruhen die Leiden des Daseins, deren Hebung das Sankhyasystem sich als seinen eigentlichen Zweck vorsetzt.

Erreicht ist dieser Zweck, sobald der Purusha seine, tat- Aufhebung sächlich von jeher bestehende, aber ihm nicht bewufste, völlige durch den Verschiedenheit (viveka) von der Prakriti erkennt: denn nachdem diese Erkenntnis eingetreten ist, sind alle Leiden der Welt nicht mehr seine Leiden: sie sind aber auch nicht mehr die der Prakriti, da all ihr Leiden, sobald es nicht mehr im Purusha "sich widerspiegelt" oder von ihm "beleuchtet wird", nicht mehr empfunden wird, folglich nicht mehr Leiden ist. In dieser Lösung des, von jeher nur scheinbar bestehenden. Bandes zwischen Purusha und Prakriti liegt die Erlösung, Wesen der welche für den Purusha nur darin besteht, daß er die Schmerzen der Prakriti nicht mehr beleuchtet, für die Prakriti hingegen darin, dass ihre Schmerzen nicht mehr beleuchtet, folglich nicht mehr empfunden werden und mithin aufhören, Schmerzen zu sein. Die Erlösung ist also ein Vorgang, welcher nicht den Purusha betrifft (an ihm geht nichts vor), sondern die Prakriti; daher die auf den ersten Blick befremdliche Erklärung, daß "nicht der Purusha, sondern nur die Prakriti gebunden sei, umwandere und erlöst werde" (Sâñkhya-kârikâ 62). Dieser Erlösungsprozefs ist als ein individueller zu denken.

Virela.

Es gibt eine von jeher bestehende Vielheit von Purusha's, prozefs ein Von ihnen gelangen die einen zur Erkenntnis, die andern nicht; die mit den einen verbundene Prakriti gelangt zur Erlösung; die mit den andern verbundene gelangt nicht dazu. Hieraus folgt, daß auch für die Prakriti der Erlösungsprozefs nicht ein kosmischer, sondern ein psychischer, individueller ist. Die Vielheit der Purusha's zieht nach sich eine Vielheit. wenn nicht der Prakriti, so doch dessen, was von ihr in Aktion fritt. Hinter der als Lingam individualisierten Prakriti Individuelle steht die allgemeine, kosmische Prakriti, ohne dafs von ihr mische Praweiter die Rede wäre. Jedenfalls ist der ganze Prozefs, den wir jetzt zu schildern haben, als ein für jeden einzelnen Purusha sich wiederholender, somit als ein psychischer, indivi-

dueller

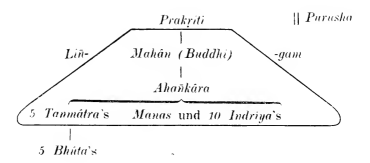
Die Prakriti, um in dem Purusha die Erkenntnis seiner Verschiedenheit und damit ihre eigene Loslösung von dem-

dueller zu denken.

Die Selbstentfaltung der Prakriti, als individuell zu denken.

Stufen der Evolution.

selben zu bewirken, entfaltet sich immer wieder und wieder vor dem Auge des Purusha. Da der Purusha individuell ist. so muß auch die bei den erlösten Purusha's nicht mehr stattfindende, hingegen bei den nichterlösten sich immerfort, bis zur Erlösung, wiederholende Selbstentfaltung der Prakriti als eine individuelle aufgefast werden. Sie besteht darin, dass aus der Prakriti hervorgeht der Mahan (die Buddhi, "der Grofse", "das Bewufstsein"), aus diesem der Ahaūkâra (der "Ichmacher"), aus diesem einerseits das Manas und die zehn Indrina's (die Erkenntnisorgane und Tatorgane), anderseits die fünf Tanmatra's (Reinstoffe), aus diesen endlich die fünf Bhûta's (Elemente). Folgendes Schema mag zur Orientierung dienen:



Die 18 ersten Edukte der Prakriti, Mahân, Ahañkara, Manus, Indriga's und Tanmâtra's, bilden den feinen Leib, welcher die Seele umhüllt und auf allen ihren Wanderungen Das Lingam, begleitet. Er heifst Lingam, weil er das "Kennzeichen" ist. an dem man die verschiedenen Purusha's unterscheidet, welche an sich sämtlich blofse Subjekte des Erkennens und nichts weiter sind, somit völlig identisch und ununterscheidbar sein würden, hätten sie nicht alle ihre besondern Linga's (empirischen Charaktere), welche von einander verschieden sind. Zwar stammen alle Linga's aus der einen Prakriti, diese aber besteht aus den drei Guna's (am besten als "Faktoren" zu übersetzen; vgl. qunayati "multiplizieren"), Sattvam (das Leichte, Helle, Intellektuelle), Rajas (das Bewegliche, Treibende, Leidenschaftliche) und Tances (das Schwere, Dunkle, Hemmende),

Die drei Guna's.

und auf der verschiedenen Mischung der drei Guna's beruht die ursprüngliche Verschiedenheit der Linga's. Das Mischungsverhältnis der drei Guna's im Lingam scheint ein variables zu sein, wodurch die fünfzig Bhâva's oder Zustände des Lingam entstehen.

Jeder Lebenslauf ist eine neue Selbstentfaltung der Pra-Der Lebenskriti vor dem betreffenden Purusha vermittelst des Lingam. Aus den im Lingam enthaltenen Tanmâtra's entspringen (bei jeder Selbstentfaltung, jedem Lebenslaufe aufs neue, wie wir annehmen müssen) die Bhûta's oder groben Elemente (Äther, Wind, Feuer, Wasser, Erde). Hieraus folgt 1) daß jeder Purusha, wie er sein eigenes Lingam hat, auch seine eigene, aus ihm entspringende, grobmaterielle Welt besitzt, und 2) daß für den Purusha im Stande der Erlösung, da keine Entfaltung des Lingam mehr stattfindet, auch keine grobmaterielle Welt mehr existiert, so daß doch auch das Sânkhyasystem im Grunde idealistisch ist, so sehr auch seine Inter-system im preten den Idealismus der Buddhisten bekämpfen.

Grunde idealisti-ch.

Allerdings soll hinter den individuellen Entfaltungen von Mahân, Ahaūkâra, Manas usw. der Prakriti eine entsprechende, allgemeine Entfaltung eines kosmischen Mahân, Ahankâra, Manas usw. stehen: doch kommt dieser Gedanke nur ganz nebenbei vor, spielt keine Rolle und erscheint wie eine abgedrungene Konzession an den Realismus. In der Tat sieht man nicht, wozu sie dienen soll, da jedes Lingam aus sich, in jedem Lebenslaufe wieder neu, die fünf groben Elemente, mithin die materielle Außenwelt, heraussetzt.

Die ursprüngliche Intention des Systems scheint eine Ursprüngandre zu sein. Das Eintreten des Ahaūkâra oder Ichmacher tienin die Entwicklungsreihe weist darauf hin und ist nur dann verständlich, wenn in ihm der Übergang liegt von der allgemein-kosmischen zu einer psychischen Evolution. Kosmisch ist ohne Zweifel die allen gemeinsame Prakriti, kosmisch auch scheint, wie ihr Name Mahân "der Grofse" zu verstehen gibt, die Buddhi zu sein, als der aus dem Unbewußten hervorgehende Intellekt als Träger der Erscheinungswelt (der Hirunyayarbha des Vedânta, oben Kap. VI. 5, S. 179 fg.), nur dafs eine psychische Abzweigung desselben als individuelle Buddhi

in das Lingam hereingenommen wird: der Kern des Lingam ist dann der Ahankâra, als Prinzip der Individuation, aus dem weiter einerseits der individuelle Intellekt (Manas und Indriga's), anderseits die Tamuátra's, und aus ihnen die groben Elemente. für jedes Individuum wieder neu, entspringen. — Wenn endlich die Interpreten die Reihenfolge von Buddhi, Ahaūkâra, Manas damit rechtfertigen, daß das Manas die Vorstellungen bilde, der Ahaūkâra sie sich individuell aneigne, und die Buddhi dieselben zu Entschlüssen (adhyavasâya) stempele, so würde darans eine Abhängigkeit der Buddhi von Ahankára und Manas folgen, und somit gerade die umgekehrte genealogische Abfolge zu erwarten sein.

Das Sankhya-Aggregat, nismus.

Je mehr man in dieses System einzudringen sucht, um Sänkhya-system ein so mehr wird man des philosophisch Ungeniefsbaren, Unver-Aggregat, kein Orga- ständlichen finden. Verständlich wird das Ganze erst, wenn wir es als das letzte Resultat und die Zusammenschmelzung sehr heterogener Vorstellungsreihen ansehen, welche aus älterer Zeit überkommen waren, und deren Ursprung wir ietzt im einzelnen nachweisen wollen.

#### 2. Genesis des Dualismus.

Der Dualismus ist eine Krankheit der Philosophie.

Wie es, populär gesprochen, nur einen Gott und nicht mehrere geben kann, so liegt es in der Natur eines philosophischen Prinzips, eine Einheit zu sein, aus welcher die Mannigfaltigkeit der Welterscheinungen abgeleitet wird. Daher ist der natürliche Standpunkt für die Philosophie der Monismus, und der Dualismus, wo er immer in der Geschichte der Philosophie aufgetreten ist, war immer die Folge vorhergehender, schwerer Störungen und gleichsam ein Symptom der Erkrankung des philosophierenden Geistes, wie denn der Dualismus des Empedokles, Anaxagoras und Demokrit veranlafst war durch den unversöhnbar scheinenden Konflikt der Lehren des Parmenides und Heraklit, und der Dualismus des Descartes seinen letzten Grund hatte in der schon bei Platon und Aristoteles beginnenden, naturwidrigen Auseinanderreifsung der abstrakten und der anschaulichen Vorstellungen tcogitatio und extensio). In ähnlicher Weise kann auch der Dualismus der Sânkhyalehre schon als solcher keine ursprüngliche Naturanschauung sein (denn wie kämen zwei bis in die Wurzeln verschiedene Prinzipien, wie Purusha und Prakriti, dazu, sieh im unendlichen Raume und in der unendlichen Zeit zu finden und zu ergreifen, welch' unerhörter Zufall fügte es, dafs sie so zu einander pafsten, dafs sie sich zu einer Weltentwicklung verbinden konnten?), - vielmehr ist er aufzufassen als die Folge einer Selbstzersetzung der Upanishadlehre, wie wir jetzt nachweisen wollen.

Der Upanishadgedanke in seiner pantheistischen Form Ursprüngbesagte, wie oben gezeigt, dass Brahman die Welt geschaffen hismus. hat und dann als Seele in dieselbe eingegangen ist (tat spishtvå, tud eva anuprâviçat, Taitt. 2,6). Die individuelle Seele ist nicht etwas von Brahman Verschiedenes, sondern voll und ganz das Brahman selbst. Die Individualität sowie die Vielheit der Seelen ist ein blofser Schein. Aber dieser Schein verdichtet sich, in dem Masse wie die empirische Erkenntnisweise zur Geltung kommt, zur Realität: der Pantheismus wird zum Theismus, nach welchem der höchsten Seele die individuelle als eine eigene Realität gegenübertritt, die Folge ist die Vielheit der individuellen Seelen, - das erste Vielheit der Dogma, wodurch sich das Sânkhyam vom Vedânta unterscheidet, und damit die erste Absurdität dieser Weltansicht. Denn die Seele bleibt nach wie vor, wie schon Yâjñavalkya gelehrt, das Subjekt des Erkennens. Eine Vielheit von Subjekten des Erkennens! Welcher philosophische Kopf erträgt diesen Gedanken? Das Subjekt des Erkennens ist in mir (aham brahma asmi) und nirgendwo sonst, denn alles außer mir ist Obiekt und darum eben nicht Subiekt.

Eine weitere Folge des Theismus ist der Atheismus. Die Absterben Spaltung des Atman in individuelle und höchste Seele mußte höchsten zum Absterben des einen Zweiges — der höchsten Seele führen, da sie ihre Lebenskraft in Wahrheit nur aus dem in mir vorhandenen -- allein vorhandenen -- Âtman geschöpft hatte. Nachdem dieser sich von ihr getrennt, war sie schwer aufrecht zu halten. Man brauchte nur die schöpferischen Kräfte (die Guna's, Sattvam, Rajas und Tamas) in die Materie selbst zu verlegen, und Gott wurde überflüssig. Vergebens

Seele.

protestiert gegen die einreifsende realistische Tendenz die Cvet. Up., vergebens versichert sie, daß es Gottes Selbstkraft ist, welche sich in die eignen Guna's hüllt (1,3), daß die Fäden des Pradhâna-Gewebes nur aus Gott stammen (6.10). ja, dafs die ganze Prakriti nur eine von Gott hervorgebrachte Illusion ist (4,10 máyám tu prakritim vidyád, máyinam tu maheccaram). — nachdem Gott nicht mehr durch meinen Atman bezeugt wurde, war er überhaupt nicht mehr hinreichend bezeugt, um nicht von dem rücksichtslosen Realismus der Sânkhya's über Bord geworfen zu werden, wodurch dann aus der alten Dreiheit (Gott, Welt, Seele), die in Wahrheit eine Einheit war (Cvet. 1,7. 12 etc.), die Zweiheit von Prakriti und Purusha wurde, von denen man nun nicht mehr zu sagen wufste, wohersie gekommen, und wie sie so zu einander passen mochten, daß sie als der starke Blinde und der sehende Lahme (Sânkhyakârikâ 21) sich zum gemeinsamen Ziele verbinden konnten.

## 3. Genesis der Evolutionsreihe.

Purusha, Prakriti und Mahân.

Schon in den Kosmogonien des Rigveda pflegt an der Spitze der Weltentwicklung eine Dreiheit von Prinzipien zu erscheinen, sofern 1) das Urwesen aus sich 2) die Urmaterie hervorgehen läfst und in dieser 3) als Erstgeborner der Schöpfung (Hiranyagarbha, Brahmán) selbst entsteht (oben S. 165 fg. und I, i, S. 143 fg. 153). Diese mehr und mehr typisch werdende Reihenfolge der drei obersten Prinzipien ist der letzte Grund für die drei obersten Sânkhyaprinzipien, 1) Purusha, 2) Prakriti, 3) Mahân (Buddhi), nur dafs der Purusha, infolge seiner Spaltung in höchste und individuelle Seele und dadurch bedingten Absterbens der ersteren (des Urwesens), nur noch in seinen Absenkern, den individuellen Seelen, fortbesteht, welche als solche nicht mehr oberstes Prinzip sind, sondern, wie im vorigen Abschnitte gezeigt, der Prakriti als nebengeordnet gegenübertreten. Ein erstes Aufdämmern dieser Anschauung kann man schon Brih. 1,4,6 finden, wenn es dort heifst: "diese ganze Welt ist nur dieses: Nahrung und Nahrungesser"; jedenfalls werden diese Worte auf Prakriti und Purusha gedeutet in der ältesten, uns bekannten, Darstellung der Sânkhyaphilosophie, Maitr. 6,10, einem Abschnitt, welcher durch seine unvermittelte Gegenüberstellung von Prakriti und Purusha in Widerspruch tritt nicht nur gegen die Upanishadlehre, auch wo sie schon dem Sâñkhyismus zutreibt, sondern auch mit den übrigen Texten der Maitr. Up., z. B. 5,2 und 6,11—13. Aus diesem Ursprung der drei obersten Sâūkhyabegriffe erklärt sich auch die sonst nicht verständliche Erscheinung, daß das Intellektuelle, nachdem es dem Parusha (dem Subiekte des Erkennens) überwiesen war und dadurch abgefertigt schien, dann doch auch wieder auf der objektiven Seite erscheint als die Buddhi oder der Mahûn. d. h. "der ber Mahûn. Große"; dieser letztere Ausdruck erscheint (soweit wir sehen) an allen Stellen, wo das Genus bestimmbar ist, als Maskulinum (meist in Komposition als mahad-adi. mahat-tuttram "die Wesenheit des Großen") und taucht schon in den Upanishad's auf: so vielleicht schon in dem Verszitate Kaush. 1,7 als rishir brahmamano mahán: dann als der mahán átmá Kâth. 3,10. 13 und 6,7, als der agryah purusho mahân Çvet. 3,19. falls derselbe als der "erstentstandene, große Purusha" aufzufassen und somit zu identifizieren ist mit dem Hiraugagurbha 3.4. 4.12, dem rishih kapilah, agre prashtah 5,2, dem juah sarvagah 6, 17, dem Brahmán, welchem das Urwesen die Veden überliefert hat 6.18, und aus welchem das uralte Wissen erflossen ist 4.18. Es ist, wie der Vergleich dieser Stellen zeigt. der schon Rigy. 10,121 als erster aus den Urwassern geborne Hiranyagarbha, das intellektuelle Weltprinzip, der Intellekt als Träger der Erscheinungswelt, welcher, nach Abstreifung der mythologischen Form, bei den Sânkhya's als der Mahan. als die kosmische Buddhi, aus der Prakriti hervorgeht. Dieser entläfst dann weiter aus sich den Ahaūkára als Prinzip der Individuation, von welchem wiederum die individuellen Erkenntnisorgane (Manas und Indriga's) und ihre Objekte (Taumátra's, Bhuta's) abhängen. Durch Hereinziehen in das Lingam (den psychischen Organismus] gewinnt dann auch der Mahân, die Buddhi, neben der ursprünglichen, kosmischen eine psychische Bedeutung als Organ der Entscheidung (adhyavasâya).

Die wetteren Stufen.

Der ganzen Konstruktion dieser Stufenreihe scheint der Grund die-Gedanke zugrunde zu liegen, daß das Hervorgehen aus dem ser Stufenreibe.

Urwesen denselben und nur umgekehrten Weg nimmt, wie das Zurückgehen in dasselbe. Nun lehren die Upanishad's Stufen des ein dreifaches Zurückgehen in Brahman: 1) im Schlafe, 2) im Eingeliens in Brahman. Tode, 3) im Yoga, und bei Beschreibung dieses dreifachen Eingehens in Brahman kommen dann nach und nach alle die Prinzipien zum Vorscheine, welche in dem Evolutionsschema der Sankhya's zu einem Ganzen vereinigt sind. Wir wollen dies an einigen Hauptstellen nachweisen.

Beim Tiefschlafe.

1) Beim Tiefschlafe, der ein Eingehen in Brahman ist, gehen nach Chand, 4,3,3 Rede, Auge, Ohr und Manas ein in den Prâna; und nach Praçna 4 gehen beim Traumschlafe die Indriya's in das Manas, und beim Tiefschlafe dieses mit ihnen in das Tejas ein; im Folgenden (4,7) wird geschildert, wie die fünf Bhûta's und die fünf Tanmâtra's sowie die fünf Erkenntnissinne und die fünf Tatsinne, ferner Manas, Buddhi, Ahankâra, Cittam, Tejas, Prâna und die ihnen zukommenden Funktionen in den Atman eingehen; dass der aufgezählten Reihenfolge von unten nach oben das sukzessive Eingehen entspreche, wird nicht ausdrücklich gesagt, ist aber nach der Analogie anderer Stellen wohl annehmbar.

Beim Sterben.

2) Beim Sterben geht nach Chând. 6,8,6 (6,15,2) die Rede in das Manas, das Manas in den Prâna, der Prâna in das Tejas, das Tejas in die höchste Gottheit ein. Wie unter der Rede hier alle Indriya's, so scheinen unter Tejas alle drei Urelemente (Tejas, Apas, Annam, aus denen ja nach Chând. 6,5,4 Rede, Prâna und Manas bestehen) verstanden werden zu müssen, welche, wie wir später sehen werden, zur Prakriti mit ihren drei Guna's sich fortentwickelt haben.

Beim Yoga.

3) Beim Yoga sollen nach Kâth. 3.10-13 (und. im wesentlichen übereinstimmend, 6,7-11) die Sinnendinge und Sinne im Manas absorbiert werden, dieses in der Buddhi (= jūûna' átmû = sattrum), diese im mahûn ûtmû, dieser endlich im avyaktam (= çûnta' âtmû), wodurch der Purusha von ihnen allen isoliert und der Erlösung teilhaftig wird. Hiernach würden wir für die Rückkehr in das Urprinzip im Tode, Yoga und Tiefschlafe folgende Stufenordnungen (die Reihenfolge bei Pracna 4 problematisch) gewinnen:

| Beim Sterben<br>(Chând. 6,8,6): | Beim Yoga<br>(Kàth. 3,10—13. 6,7—11): | Beim Tiefschlafe<br>(Praçna 4,7):  |
|---------------------------------|---------------------------------------|------------------------------------|
| parâ devatâ                     | purusha                               | âtman                              |
| tejas (âpas, annam)             | avyaktam (çânta' âtman)               | {prâṇa<br>{tejus                   |
| prâṇa                           | (mahàn ât <b>m</b> â<br>(buddhi       | ∫cittam<br>ahañkâra<br>buddhi      |
| manas<br>vâc usw.               | manas<br>arthâḥ und indriyáṇi         | manas<br>tanmâtra, bhâta, indriya. |

Mit diesen Stufen der (beim Sterben, Tiefschlaf und Yoga stattfindenden) Involution in das Urwesen vergleiche man die Stufen der Evolution der Dinge aus dem Urwesen, wie sie zuerst (noch unabgeklärt und mit wurde das einigen zweifelhaften Punkten) Mund. 1,1,8—9. 2,1,2—3, und gehen konin abgeklärter Form im spätern Sânkhyam (zuerst wohl Maitr. 6,10) erscheinen:

Der Vergleich dieser Schemata macht es sehr wahrscheinlich, dass das eigentliche Motiv für die Evolutionsstufen der Sânkhyalehre, neben der aus dem Rigveda überkommenen Trias der obersten Prinzipien (Urwesen, Urmaterie, Hiranyagarbha, welche zu Purusha, Prakriti, Mahân werden), die in den Upanishad's gelehrte Stufenfolge des Eingehens in Brahman bei Tiefschlaf, Tod und Yoga ist; und hierdurch wird begreiflich, dafs, wenn die spätern Sânkhya's ihre Stufenfolge durch den psychologischen Prozefs beim Erkennen zu rechtfertigen suchen, dieses nur in künstlicher und philosophisch nicht befriedigender Weise geschehen kann.

## 4. Genesis der Gunalehre.

Die drei

Der eigentümlichste Bestandteil des Sänkhyasystems ist die Lehre von den drei Guna's, welche auf dem Gedanken beruht, daß die drei im psychischen Organismus sich betätigenden Kräfte, Sattram, Rajus und Tumas (die der modernen Unterscheidung von Sensibilität, Irritabilität und Reproduktion nahe kommen) auch schon in der Prakriti vorhanden sind und deren ganzes Wesen ausmachen.\* So neu auch diese Lehre bei ihrem ersten Auftreten, in der Çvetâçvatara-Upanishad (1,3, 4,5, 5,7, 6,3—4, 6,11, 6,16) erscheint, so beruht doch auch sie auf ältern Voraussetzungen. Wir gehen dabei aus von dem Verse Çvet. 4,5 (= Mahânâr. 10,5):

Der Vers von der Ziege, Çvet. 4,5. Die eine Ziege, rot und weifs und schwärzlich. Wirft viele Junge, die ihr gleichgestaltet; Der eine Bock in Liebesbrunst bespringt sie. Der andre Bock verläfst sie, die genossen.

Dafs dieser Vers den Grundgedanken der Sānkhyalehre zum Ausdrucke bringt, unterliegt keinem Zweifel. Das verschiedenartige Verhalten der vielen Purusha's zu der einen Prakritikann gar nicht treffender illustriert werden als durch das verschiedenartige Verhalten der vielen Böcke zu der einen Ziege. Unter diesen Umständen ist es unvermeidlich, die Bezeichnung der Ziege als "rot, weiß und schwarz" (lohita-çukla-krishna, nach Çankara's Lesung) auf die drei Guna's zu beziehen, aus denen die Prakriti besteht. Zugleich aber weisen diese drei Ausdrücke sowohl durch ihre Namen als auch durch die Reihenfolge derselben, welche nach der Sânkhyalehre eine

Beziehung auf die tiuna's.

<sup>\*</sup> Die Prakriti ist im Grunde nur die Potentialität (daher avyaktam), d. h. der Inbegriff der drei Faktoren (guna. nach dviguna, triguna usw. gebildet, vgl. gunayati multiplizieren), welche in allem Existierenden stecken, und aus deren mannigfachen Durchdringungen (anyonya-abhibhava-âçraya-janana-mithana) alle psychischen Organismen (linga) und, als deren blofse Folie, die materielle Natur (bhûta) bestehen. Alles Seiende ist sonach ein Produkt aus sattvam (Freude. φιλία), rajas (Schmerz, κείκος) und tamas (Gleichgültigkeit, Apathie).

andre sein müfste, zurück auf Chând. 6,4, wo alles in der Ursprüng-Welt als aus den drei (aus dem einen Seienden hervorgegangeziehung auf nen) Elementen, Glut, Wasser und Nahrung, bestehend nachgewiesen wird: an allen Dingen (als Beispiele dienen Feuer, Sonne, Mond und Blitz) ist das Rote (lohita) Glut, das Weiße (cukla) Wasser, das Schwarze (krishna) Nahrung. Die Wiederkehr derselben Ausdrücke und in derselben Reihenfolge in dem Verse Cvet. 4,5 beweist, daß derselbe ohne Zweifel mit Recht von Bâdarâyana und Çañkara (Sûtra 1,4,8-10) auf Chând, 6,4 bezogen wird. Ebenso aber müssen wir dem bei Cañkara auftretenden Opponenten Recht geben, wenn er den Vers mit folgenden Worten auf die Sânkhyalehre bezieht: "In diesem Verse sind unter den Worten «rot und weiß und schwarz» das *Raias*, *Sattvam* und *Tamas* zu verstehen. Das Rote ist das Rajas (Leidenschaft), weil es seiner Natur nach rot macht (in Aufregung versetzt, rañjayati); das Weiße ist das Sattvam (Wesenheit, Güte), weil es seiner Natur nach aufhellt; das Schwarze ist das Tamas (Finsternis), weil es seiner Natur nach verdunkelt. Es ist die Gleichgewichtslage dieser Guna's, welche hier nach der Beschaffenheit der Teile. aus denen sie besteht, als «rot und weiß und schwarz» bezeichnet wird. Und weil diese die ursprüngliche ist, darum heifst sie aja (die Ziege, auch: die Ungeborne), indem die Sâñkhya's von ihr sagen: «erschaffend, nicht erschaffen ist die Urnatur» (Sânkhyak. 3). . . . Jene Urmaterie also gebiert viele, mit den drei Guna's behaftete, Junge; und von ebenderselben wird gesagt, daß der eine Ungeborne (oder Bock, aja), d. h. der eine Purusha sie «in Liebesbrunst», in Zuneigung, Anhänglichkeit «hege» (bespringe), indem er, zufolge des Nichtwissens, dieselbe für sein eignes Selbst ansieht und demgemäß, aus Unvermögen zu unterscheiden, sich selbst für den Träger der Lust, Unlust und Verblendung [welche das Wesen von Satteam, Rajas und Tamas ausmachen] hält und somit in der Seelenwanderung befangen bleibt, - während hinwiederum ein andrer «Ungeborner», d. h. ein Purusha. der jene Erkenntnis der Verschiedenheit erlangt hat und nicht mehr an ihr hängt, «sie», nämlich die Urmaterie, «verläfst», sie, «die genossen», deren Geniefsen zu Ende

gegangen ist: diese also verläfst er, das heifst, er wird von ihr erlöst."

In dieser Kontroverse haben beide Teile recht: der Vedantist, sofern der Vers ohne Zweifel sich auf Chând. 6.4 zurückbezieht, und der Sânkhvist, sofern die drei Grundstoffe, welche nach Chând. 6,2 aus dem "Einen ohne Zweites" hervorgehen, und aus denen alles in der Welt durch Mischung entsteht. psychologisch umgeformt worden sind zu den drei Guna's. welche ebenfalls die Grundstoffe sind, nur daß jeder dieser drei Grundstoffe zum Träger und Ausdruck einer der drei, in Trägern der unserm Innern herrschenden, psychischen Grundkräfte ge-Da das Wort Guna (Faktor) sowohl auf die worden ist. Grundstoffe als auch auf die Grundkräfte passen würde (in ihm liegt nur, daß alles aus dem Urwesen Stammende "dreifach", trigunam, ist), und da es in allen Stellen der Cvet. Up., in der es zuerst vorkommt (1,3. 4,5. 5,7. 6,3-4. 6,11. 6,16), sehr wohl noch als Grundstoff im Sinne von Chând. 6.2 und dem daran anknüpfenden Verse Çvet. 4,5 gefafst werden kann, so würde nichts hindern, anzunehmen, daß jene Umformung der drei Grundstoffe in drei Grundkräfte - oder vielmehr jene Auffassung jedes der drei Grundstoffe als Träger einer bestimmten Grundkraft — geradezu in Anknüpfung an den obigen Vers Cvet. 4,5 sich erst weiterhin entwickelt hat. Vollzogen hat sich dieselbe mit und durch Einführung der Namen Sattvam, Rajas und Tamas, welche in dem hier in Frage kommenden Sinne nicht vor Maitr. 3,5. 5,2 usw. nachweisbar sind (über Atharvay, 10,8,43 vgl. oben I, I, S. 324).

Die drei Grundstoffe werden zu kräfte.

# 5. Genesis der Heilslehre.

Vedânta und Sânkhyam proklamieren beide als ihre Grundanschauung den Satz: durch die Erkenntnis erfolgt die Erlösung. Dieser Satz pafst durchaus zu den Voraussetzungen der Vedântalehre, nicht aber zu denen des Sânkhyam.

Heilslehre des Vedánta.

Nach der Upanishadlehre ist der Âtman allein real; die vielheitliche Welt ist eine Illusion; diese Illusion wird durch die erwachende Erkenntnis durchschaut, und hierin besteht die Erlösung. Hier stimmt alles vollkommen zusammen.

Anders im Sankhyam. Hier ist die Materie ebensogut Heilslehre eine Realität wie die Seele, kann folglich nicht von ihr, wie im Vedânta, als eine Illusion erkannt werden. Die Illusion, welche durchschaut werden muß, liegt hier nur in der Verbindung zwischen Prakriti und Purusha. Aber dieser Gedanke ist philosophisch nicht durchführbar. Denn eine Ver- Das Dibindung besteht entweder in Wirklichkeit, oder sie besteht dem sie nicht. Ist sie real, so kann alle Steigerung des Erkennens nicht zu einer Lösung der Verbindung führen, sondern höchstens zu einem deutlichen Bewufstsein der Verbindung, womit dieselbe aber noch nicht gelöst ist. Das Binsenschwert des Erkennens kann wohl den Nebel einer Illusion, nicht aber eine realiter vorhandene Verbindung durchschneiden. Ist hingegen die Verbindung zwischen den beiden Realen, Purusha und Prakriti, nicht real, so besteht sie eben gar nicht: es ist dann nicht wahr, daß der Purusha die Prakriti "beleuchtet", nicht wahr, dafs die Prakriti im Purusha "sich spiegelt", und diese Durchleuchtung oder Widerspiegelung darf nicht benutzt werden, um das Phänomen des Leidens zu erklären, weil sie eben nicht vorhanden ist.

des Sáñ-khyam.

scheitert.

Pessimismus der Upanishad's.

Für den sekundären Charakter der Heilstheorie des Sânkhyasystems zeugt auch der in ihr herrschende Pessimismus. Auch die alten Upanishad's erwähnen gelegentlich die leidvolle Beschaffenheit des Daseins (ato `nyad ârtam, Brih. 3,4,2. 3,5,1. 3,7,23), auch nach ihnen schwindet mit der Illusion des empirischen Daseins auch die Möglichkeit des in ihr einbegriffenen Leidens (tarati çokam âtmavid, Chând. 7,1,3), aber dies ist doch nur eine Nebenfrucht, und der Hauptnachdruck liegt auf der Befreiung von der angebornen Avidya durch Erkenntnis des Âtman. Anders in der weitern Folge. und mehr tritt die pessimistische Anschauung in den Vordergrund; sie nimmt einen breiten Raum ein schon Kâth. 1, einen noch breitern in den Deklamationen des Brihadratha, Maitr. 1. Ihren Höhepunkt erreicht diese pessimistische Strömung im Sankhyasystem, für welches die ganze Philosophie nur eine Forschung nach der Ursache der Abwehr der dreifachen Schmerzen ist (Sâñkhyakârikâ 1). Ein solcher Standpunkt ist überall, wo er in der Philosophie auftritt, ein Symptom der

des Pessimismus.

als remedium, ein Symptom der Ermüdung.

Philosophie Ermüdung. Ursprünglich wurzelt die Philosophie in dem reinen Triebe nach Erkenntnis und kennt keinen andern Zweck als die Erforschung der Wahrheit. Erst nachdem dieser Trieb erlahmt ist, wird die Philosophie zu einem bloßen Mittel zum Zwecke, zu einem remedium der Leiden des Daseins: so in Griechenland in den nacharistotelischen Schulen; so in Indien im Sâñkhvasystem und im Buddhismus.

Des Systems der Upanishad's dritter Teil:

# Psychologie

oder die Lehre von der Seele.

XI. Die höchste und die individuelle Seele.

# 1. Die Anschauung des spätern Vedânta.

Der Vedanta des Çankara und seiner Schule unterscheidet Höchste von der einen höchsten Seele (paramâtman) eine Vielheit individueller Seelen (jîra âtman, çârîra âtman). Erstere ist allwissend, allmächtig, allgegenwärtig, letztere sind nach Wissen, Macht und räumlicher Ausbreitung beschränkt. Erstere ist weder Täter noch Geniefser und daher von jeher erlöst, letztere sind handelnd und geniefsend und dadurch in den ewigen Wanderungslauf des Samsåra verstrickt und der Erlösung bedürftig. Dennoch sind die individuellen Atman's Die indivivon dem höchsten Âtman nicht eigentlich verschieden. Jede duelle Seele beruht nur von ihnen ist voll und ganz der höchste Atman selbst, wie er, seinem wahren Wesen nach durch die Upâdhi's (Manas, Indriya's usw.) verhüllt, zur Erscheinung kommt. Diese Upàdhi's können sein wahres Wesen nicht ändern, sowenig wie die Reinheit des Bergkristalls durch die rote Farbe aufgehoben wird, mit der er von außen bestrichen ist. Es ist vielmehr nur die Avidyâ, das Nichtwissen, welches dem höchsten Âtman die Upâdhi's auf bürdet und ihn dadurch als individuellen Âtman anschaut. Somit hat die ganze individuelle

und individuelle

Dennoch als Seele als solche keine Realität, und dennoch kann das System eine Realität es nicht vermeiden, sie als eine Realität zu betrachten und von ihren Organen, ihren Zuständen, ihrer Wanderung und sekundarer endlichen Erlösung ausführlich zu handeln. Dieser im System Charakter dieser gan- liegende innere Widerspruch, wie auch schon die Bezeichnung zen Theorie der beiden verschiedenen und doch auch wieder nicht verschiedenen Wesenheiten durch das eine Wort Atman deutet darauf hin, dass die ganze Theorie von einer zweifachen, einer höchsten und einer individuellen, Seele sekundären Ursprungs Ihre Genesis haben wir jetzt in den Upanishad's zu verfolgen.

# 2. Ursprünglich nur eine Seele.

Der Idealismus kennt nur eine Seele.

Die ältesten Upanishadtexte kennen nicht zwei Seelen, sondern nur eine. "Es ist deine Seele, welche allem innerlich ist" (Brih. 3,4,1. 3,5,1). Der in der Erde, dem Wasser, dem Feuer, in Luftraum, Wind, Himmel, Sonne usw. wohnend, von ihnen verschieden ist, dessen Leib sie sind, der sie alle innerlich regiert, "der ist deine Seele, der innere Lenker, der unsterbliche. Er ist sehend nicht gesehen, hörend nicht gehört, verstehend nicht verstanden, erkennend nicht erkannt. Nicht gibt es außer ihm einen Sehenden, Hörenden, Verstehenden, Erkennenden" (Brih. 3,7,3-23). Dieser allein vorhandene Atman ist das Subjekt des Erkennens in uns, welches als solches die ganze Welt der Vorstellung trägt, in welchem alles und aufser welchem nichts ist, und mit dessen Erkenntnis daher alles erkannt ist (Brih. 2,4,5). Dies ist der Standpunkt des reinen Idealismus, welcher eine vielheitliche Welt und alles, was außer dem erkennenden Subjekte wäre, verneint. Ebenso der Er wird zum Pantheismus, indem er ein relatives Dasein der Welt zugesteht, diese ganze Welt aber mit dem Atman, dem Subjekte des Erkennens, identisch setzt. Eine solche Gleichung, so oft sie wiederholt wird, ist aber und bleibt sehr undurchsichtig, und, um sie dem empirischen Verständnis näher zu bringen, wird, mit Zurückgehung auf die alten Kosmogonien, gelehrt, daß der Atman die Welt erschaffen habe und dann als Seele in dieselbe eingegangen sei: ancha jîvena âtmanâ

Pantheismus und Kosmogonismus. ampravicya, Chând. 6,3,2. Hier hören wir zuerst das Wort jîra âtman, welches später, im Gegensatze zur höchsten, "die individuelle Seele" bedeutet. Aber auch hier noch ist kein solcher Gegensatz vorhanden; es ist der allein vorhandene, weltschaffende Âtman selbst, welcher als jiva âtman in die von ihm erschaffene Welt eingeht. Weder auf dem Standpunkte des reinen Idealismus, noch in seinen empirischen Variationen als Pantheismus und Kosmogonismus besteht ein Gegensatz zwischen der höchsten und individuellen Seele. Er tritt ein Erst der erst in dem Augenblick, wo der weltschaffende und dann in scheidet seine Schöpfung eingegangene Atman als eine Zweiheit ein- höchste und individuelle ander gegenübergestellt werden; diese weitere Akkommodation an das empirische Bewufstsein haben wir als Theismus bezeichnet, für welchen die ursprüngliche Einheit des Atmanals Gott und Seele auseinandertritt.

## 3. Die individuellen Seelen neben der höchsten.

Alle Upanishad's, auch die ältesten, wenn sie die Zu- Die gebunstände der Bindung im Samsåra und der Erlösung aus dem- dene Seele selben behandeln, unterscheiden die gebundene Seele von der erlösten, die zur Erlösung eingehende von der, zu welcher sie eingeht, und hierbei kommt es oft genug zu einer poetischen Personifikation beider Zustände als der im Samsåra befangenen und der erlösten, göttlichen Seele, wie z. B. Chând. 3,14,4 "zu ihm werde ich, von hier abscheidend, eingehen", oder Kaush. 1, wo geschildert wird, wie die ins Jenseits gelangende Seele vor den Thron des Brahmán (mask.) tritt und von ihm über ihr Wissen befragt wird. Aber schon die Antwort, welche sie gibt (Kaush. 1,6): "eines jeglichen Wesens Selbst bist du, und was du bist, das bin ich", beweist, dass diese poetischen Gegenüberstellungen durchaus beherrscht bleiben von dem Bewufstsein der Einheit des Atman. Eine wirkliche Scheidung zwischen der individuellen und höchsten Seele findet sich erst in denjenigen Texten, in welchen die letztere zum Begriffe eines der Seele gegenüberstehenden, persönlichen Gottes sich verhärtet, durch dessen "Gnade" dann die Erlösung bedingt ist. Dies geschieht, wie wir früher sahen,

erlöste

duelle Seele hochste.

Die indivi- zuerst in der Kâthaka-Upanishad, und dem entspricht es, daß wir die erste wirkliche Unterscheidung der höchsten und der individuellen Seele Kâth. 3,1 antreffen:

> Zwei, Trinker der Vergeltung ihrer Werke Droben im Jenseits, fuhren in die Höhle; Schatten und Licht nennt sie, wer Brahman's kundig.

Die Einheit der beiden, hier unterschiedenen Seelen kommt darin zum Ausdruck, daß das "Trinken der Vergeltung", welches nur der individuellen Seele zukommt, beiden zugeschrieben wird, sowie auch darin, daß die höchste Seele als das Licht bezeichnet wird, welchem die individuelle Seele als blofser wesenloser Schatten anhängt (vgl. Kâth. 6,5). Hierauf beruht wohl Praçna 3.3: "Aus dem Atman entsteht dieser Prâna; wie an einem Menschen der Schatten, so breitet er sich an demselben aus". In den weiter folgenden Worten Kâth, 3,4 begegnen wir auch zuerst der Bezeichnung der individuellen Seele als des bhoktar, des "Geniefsers", welcher durch den ganzen Lebenslauf die Frucht der Werke des vorherigen Lebens zu geniefsen, d. h. abzubüfsen, hat. Dieser Geniefser, die individuelle Seele, entsteht dadurch, dass der Atman (die höchste Seele) sich mit den Organen, Manas und Indriya's, verbindet (Kâth. 3,4). Die Bezeichnung der individuellen Seele als bhoktar kehrt wieder Çvet. 1.8. 9. 12. 5.7. Die Entlehnung aus Kâth. 3,4 ist, nach dem ganzen Zusammenhange beider Werke, wohl zweifellos (vgl. Up. S. 289). Ebendaselbst, ('vet. 4,6-7 (und wohl abhängig davon Mund. 3,1,1-2), wird mit Umdeutung des Verses Rigv. 1,164,20 (über die ursprüngliche Bedeutung vgl. oben I, I, S. 112-113) der Gegensatz zwischen individueller und höchster Seele in bedeutsamer Verschärfung dargelegt:

Der "Ge-niefser" (bhoktar).

> "Zwei schönbeflügelte, verbundene Freunde Umarmen einen und denselben Baum; Einer von ihnen speist die süße Beere, Der andre schaut, nicht essend, nur herab" (Rigv. 1.164,20). Zu solchem Baum der Geist, herabgesunken, In seiner Ohnmacht grämt sich wahnbefangen; Doch wenn er ehrt und schaut des andern Allmacht Und Majestät, dann weicht von ihm sein Kummer.

Als eine weitere Auslegung dieses Gegensatzes dient der Der îgvara ganze Adhyâya, Çvet. 5. Hier wird zunächst Vers 2—6 die höchste Seele geschildert, wie sie zu Anfang als Erstgebornen den Hiranyagarbha (kapila rishi) erzeugte, wie sie das Netz der Weltausbreitung immer wieder ausspannt und einzieht, wie sie als der Vergeltung übende Îçvara die Frucht aller Werke wachsen macht und zur Reife bringt. Dann folgt, Vers 7—12, die Schilderung des "Andern" (der Ausdruck knüpft an den soeben zitierten Vers 4,7 an), d. h. der individuellen Seele:

- Bestimmheithaft, fruchtreicher Werke Täter Und eben dessen, was er tat, Geniefser, So wandert er als Lebensherr allformig, Drei-Guṇa-haft, dreipfadig, je nach seinem Werk.
- 8. Zollhoch an Größe, sonnenähnlich leuchtend, Mit Vorstellung und Ichheit ausgestattet, Erscheint, kraft seiner Buddhi, seines Âtman, Wie einer Ahle Spitze groß der Andre
  - Spalt' hundertmal des Haars Spitze Und nimm davon ein Hundertstel, Das denk' als Größe der Seele, Und sie wird zur Unendlichkeit.
  - Er ist nicht weiblich, noch männlich, Und doch ist er auch sächlich nicht; Je nach dem Leib, den er wählte, Steckt er in diesem und in dem.
- 11. Durch Wahn des Vorstellens, Berührens, Sehens, Fährt er als Seele, seinem Werk entsprechend, Durch Essens, Trinkens, Zeugens Selbsterschaffung, Abwechselnd hier und dort in die Gestalten.
- 12. Als Seele wählt viel grobe und auch feine Gestalten er, entsprechend seiner Tugend; Und was ihn band, kraft seines Werks und Selbstes, In diese, bindet wieder ihn in andre.

Im Gegensatz zur allgegenwärtigen höchsten Seele wird Kleinheit und unendhier die individuelle Seele, wie sie mit Samkalpa (der Tätig-keit Große der Seele. Ahanks), Ahankâra und Buddhi behaftet, die Frucht

ihrer Werke geniefst, in zunehmender Steigerung bezeichnet als "zollhoch", als "einer Ahle Spitze groß", als so klein wie der zehntausendste Teil einer Haarspitze, - "und sie", heifst es weiter, "wird zur Unendlichkeit"; d. h. nach Aufhebung des Irrtums der empirischen Realität erkennen wir diese unendlich kleine individuelle Seele als identisch mit der unendlich großen höchsten Seele. Die deutliche Unterscheidung und dann doch immer wieder behauptete Identität beider ist schon der Standbunkt des spätern Vedanta, wie wir ihn oben zu Eingang dieses Kapitels charakterisiert haben.

### 4. Grund der Verkörperung.

Spates Aufkommen dieser Frage.

Aber wenn die individuelle Seele neben der höchsten ein blofser Schein ist, wie kommt die ewig erlöste, selige höchste Seele dazu, diesen Schein anzunehmen und als individuelle Seele, abgeirrt von ihrer wahren Wesenheit, gebunden zu werden, zu wandern und zu leiden? - Diese Frage taucht erst in den spätesten Upanishad's auf, und die Antworten auf sie sind sehr unbestimmt und ungenügend. Praçna 3,1 wird die Frage aufgeworfen: "Woher entsteht

dieser Prâna (die individuelle Seele)? Und wie kommt er in diesen Leib hinein?" - Die Antwort lautet: "Aus dem Atman (der höchsten Seele) entsteht dieser Prâna; wie an einem Menschen der Schatten, so breitet er sich an demselben aus. Und er kommt hinein in diesen Leib manokritena", welches Pragna 3,3. Çankara erklärt als: manah-samkalpa-icchâ-âdi-nishpanna-karmanimittena "vermöge seiner aus dem Wollen, dem Wünschen usw. des Manas entsprungenen Werke", wonach aus dem freien Willen der Seele die Werke und als ihre notwendige Konsequenz die Gebundenheit in dem Samsåra erfolgt wäre. Allerdings ist diese Erklärung grammatisch anfechtbar, da manokritena nur als mano-(a)kritena aufgelöst werden kann und bedeuten würde: ohne Zutun ihres Willens, gegen ihren Willen ist die Seele dem Samsåra verfallen.

Verwirrung (sammidhatvam) des Ât-

Eingehender ist die Antwort, welche auf die nämliche (vam) des At-man durch Frage Maitr. 3,2 unter Anlehnung an die später im Sânkhyam die Guna's, Maitr. 3.2. herrschende Terminologie gegeben wird. Nachdem der Unter-

,manokritena".

schied zwischen dem unsterblichen (höchsten) und dem natürlichen (individuellen) Âtman festgestellt worden, heifst es hier weiter: "Zwar besteht sein unsterblicher Atman [unvermischt] fort wie der Wassertropfen auf der Lotosblüte [der nur scheinbar deren Farbe annimmt]; aber doch wird dieser Atman überwältigt von den Guna's der Prakriti. Nun durch diese Überwältigung gerät er in eine Verwirrung, und vermöge dieser Verwirrung erkennt er den in ihm selbst stehenden, behren, heiligen Schöpfer nicht, sondern vom Strome der Guna's fortgerissen und besudelt, wird er haltlos, schwankend, gebrochen, begehrlich, ungesammelt, und in den Wahn verfallend wähnt er: «ich bin dieser! mein ist dieses!» und bindet sich selbst "nibadbnäti durch sich selbst, wie ein Vogel durch das Netz."

âtmană âtmânam". Maitr. 3.2.

Erwähnt mag endlich noch der Vers werden, mit welchem die Maitr. Up. 7,11 schliefst:

> Zu schmecken Wahrheit und Täuschung, Ward zweiheitlich das große Selbst.

Hiernach würde die individuelle Seele auf dem Wunsche der wunsch, höchsten Seele beruhen, neben der ewigen Wahrheit auch die Täuschung Illusion des Weltlebens kennen zu lernen.

zu kosten. Maitr. 7.11.

- So hatte schon jene alte Zeit mit denselben Schwierigkeiten zu kämpfen, welche auch uns entgegentreten, wenn wir nach kausalen Zusammenhängen forschen in einer Region, welche ihrer Natur nach dem ganzen Kausalitätsverhältnis entrückt ist.

# XII. Die Organe der Seele.

## 1. Spätere Ansicht.

Auch hier wird es zweckmäßig sein, die Lehre des spätern Vedânta vorauszuschicken, um sodann die Entwicklung, welche zu ihr geführt hat, an der Hand der Upanishad's zu verfolgen.

Çankara unterscheidet, übereinstimmend mit den An-Einteilurg. schauungen der modernen Physiologie, 1) manas und indriya's (die Organe der Relation) und 2) die fünf prâna's (Organe der Nutrition), wozu sich als begleitende Upâdhi's der Seele

3) såkshman çariram, der feine Leib, und 4) ein von Geburt zu Geburt variabler Faktor, karman, die Werke des jedesmaligen Lebenslaufes, gesellen.

Manas und Indriga's.

1) Dem Gehirn als Zentralorgan und seinen beiden Dependentien, den sensibeln und den motorischen Nerven, entspricht das Verhältnis des Manas (Verstand und bewufster Wille) zu den fünf Juána-indriya's oder Erkenntnissinnen (nach der Reihenfolge der fünf Elemente, denen sie gegenüberstehen: Gehör, Gefühl, Gesicht, Geschmack und Geruch) und den fünf Karma-indriya's oder Tatsinnen (Rede, Hände, Füße, Zeugungs- und Entleerungsorgan). Die Jñâna-indriya's tragen die Sinneseindrücke dem Manas zu, welches dieselben zu Vorstellungen (samkalpa) verarbeitet: nach dieser Seite entspricht es unserm "Verstand"; diese Vorstellungen werden dann von dem auch den "bewufsten Willen" repräsentierenden Manas zu Entschlüssen (samkalpa) geformt und durch die fünf Karmaindriya's zur Ausführung gebracht. Die Aufstellung eines gemeinsamen Organs (Manus) für Verstand und bewufsten Willen und einer gemeinsamen Funktion (samkalpa) für Vorstellen und Entschliefsen, entspricht dem physiologischen Tatbestande, nach welchem das Gehirn sowohl die Eindrücke der sensibeln Nerven zu Vorstellungen formt, als auch diese Vorstellungen, soweit sie zu Willensentschliefsungen werden, durch die motorischen Nerven zur Ausführung bringt. Das Manas ist nach Cañkara das einzige Innenorgan (antahkaranam). Åhankara und Cittam, welche vom Sankhyam und Yoga als besondere Organe behandelt werden, sind nach ihm nur Funktionen des Manas (zu Sûtram 2,4,6. 2,3,32, p. 711,11. 666,5).

Die fünf Prann's. 2) Atmung, Blutumlauf und Ernährung sowie die Belebung des Organismus sind die Aufgaben des Prâna, welcher in seinen fünf Verzweigungen als Prâna. Apâna, Vyâna, Udâna und Samâna den ganzen Leib durchzieht. Nach Çankara (p. 723,1—4) bewirkt der Prâna das Ausatmen (ncchvâsa), der Apâna das Einatmen (niçvâsa); vgl. zu Chând. 1,3,3; yad vai parushah prâniti, mukha-nâsikâbhyâm vâyum vahir nihsârayati, sa prâna-âkhyo vâyor critti-viçesho; yad apâniti, apaçvasiti, tâbhyâm eva antar âkarshati câyum, so pâno, pâna-âkhyâ crittih (anders zu Chând. 3,13,3. Pragna 3,5); der Vyâna

trägt das Leben, während man den Atem anhält; der Samâna ist das Prinzip der Verdauung; der Udâna bewirkt den Auszug der Seele aus dem Leibe beim Sterben. — Nach andern Lehrern (z. B. Vedântasâra § 94—98) dient der Prâna der Atmung, der Apâna der Entleerung, der Vyâna der Belebung, der Udâna dem Auszug, der Samana der Assimilation der Nahrung.

Leib.

- 3) Ein dritter Begleiter der Seele auf ihren Wanderungen Der feine ist der "feine Leib" (sûkshmam çarîram); d. h. "die den Samen des Leibes bildenden Feinteile der Elemente" (dcha-riiáni bhûta-sûkshmani). Während der grobe Leib im Tode dahinfällt, zieht der feine Leib mit den Organen aus; zum groben Leibe verhält er sich, wie der Same zur Pflanze, oder wie die mit der Seele ausziehende Funktion des Sehens. Hörens usw. zu dem körperlichen Auge und Ohr.
- 4) Aufser diesem elementaren Substrate (bhûta-ûcraya), Das moraliaus welchem in der folgenden Geburt der Leib erwächst, wird die Seele endlich noch begleitet von dem moralischen Substrate (karma-âcraya): welches die Beschaffenheit des neuen Leibes und Lebens bedingt. Dieses moralische Substrat wird gebildet durch die in dem jedesmaligen Lebenslauf begangenen Werke, ist somit für jede Seele und für jeden neuen Lebenslauf derselben ein verschiedenes. Ohne diesen Faktor würden die Seelen samt ihren Organen nicht von einander zu unterscheiden sein

# 2. Der Atman und die Organe.

Brih. 1,4,1: "Am Anfang war diese Welt allein der Åtman Das Ich als Grund der in Gestalt eines Menschen. Der blickte um sich: da sah er Gewißheit. nichts andres als sich selbst. Da rief er zu Anfang aus: "Das bin ich!» Daraus entstand der Name Ich. — Daher auch heutzutage, wenn einer angerufen wird, so sagt er zuerst: «Das bin ich!» und dann erst nennt er den andern Namen. welchen er trägt." - Nach dieser Stelle ist das erste Bewufstsein und damit der Ausgangspunkt und Träger aller Gewifsheit das Ichbewufstsein (Chând, 7,25,1 alaākâra genannt), und zwar für die höchste ebensogut wie für die individuelle Seele, denn beide sind eins. Erst später, nachdem dieser

ursprüngliche Idealismus durch den zunehmenden Realismus verdunkelt und ein Unterschied zwischen höchster und individueller Seele aufgestellt worden, erscheint unter den Funktionen oder Organen der letztern (zuerst Cvet. 5,8 und Praçna 4,8, wie dann weiterhin Maitr. 2,5, 3,2, 6,5. Prànâgnihotra 4, Mahâ 1 und im Sankhvam) der Alunkara, — als wäre der weltschaffende Atman etwas anderes als das Selbst in mir, welches, ebenso wie dem Descartes, auch schon den Indern als Anfang und letzter Grund aller Erkenntnis der Wahrheit galt. "Das Selbst ist die Basis (ûçraya) für die Tätigkeit des Beweisens, und mithin ist es auch vor der Tätigkeit des Beweisens ausgemacht. Und weil es so beschaffen ist, deshalb geht es nicht an, dasselbe in Abrede zu stellen. Denn in Abrede stellen können wir eine Sache, die [von außen] an uns herankommt (ágantuka), nicht aber, die unser eigenes Wesen ist. Denn wer es in Abrede stellt, eben dessen eigenes Wesen ist es" (Çañkara zu Brahmasûtra 2,3,7, p. 620,4 fg.). Dieser Gedanke findet sich in den Upanishad's, außer der oben angeführten Stelle Brih. 1,4,1, auch (vet. 1,2 angedeutet, sofern es hier heifst.

> Sind Zeit, Natur, Notwendigkeit, der Zufall, Grundstoffe, Geist, ist die Verbindung dieser Als Urgrund denkbar? — Doch nicht! Denn ein Selbst ist!

Alle diese von andern Schulen aufgestellten Prinzipien, Zeit Natur, Notwendigkeit usw., sind zu verwerfen, âtmabhûvût, weil als Prinzip der Dinge das Selbst, der Atman anzunehmen ist, da er die notwendige Voraussetzung von allem andern ist.

Eingehen und seine Organe.

Dieser in einem jeden von uns wie vor Anfang aller des Atman Dinge sich als das Ich erfassende Atman hat, wie die Stelle Brih. 1.4 weiter von empirischem Standpunkte aus darstellt, die Welt der Namen und Gestalten erschaffen und ist dann selbst als Seele in sie hineingegangen; "bis in die Nagelspitzen hinein" erfüllt er den Leib und ist in ihm verborgen wie das Messer in der Scheide oder wie das Fener in dem Brennholze. "Darum siehet man ihn nicht: denn er ist zerteilt: als atmend heifst er Atem, als redend Rede, als sehend Auge, als hörend Ohr, als verstehend Verstand; alle diese sind nur Namen für

seine Wirkungen" (Brih. 1,4,7). Er ist als Auge der Einigungsort (ckâyanam) aller Gestalten, als Ohr der Einigungsort aller Töne usw. (Brih. 2,4,11). - "Wenn das Auge sich richtet auf den Weltraum, so ist er der Geist im Auge, das Auge [selbst] dient [nur] zum Sehen; und wer da riechen will, das ist der Atman, die Nase dient nur zum Geruche" usw. (Chând. 8,12,4). Das Auge ist nur Auge, das Ohr nur Ohr, dies erkennt der Brahmanwisser (Brih. 4,4,18) und läfst des Hörens Hören, des Denkens Denken, der Rede Reden usw. fahren, um denjeuigen zu ergreifen, von welchem Rede, Odem, Auge, Ohr und Manas zu ihren Verrichtungen angeschirrt und ausgesandt werden (Kena 1-2; vgl. die Paraphrase dieser Stellen Maitr. 6,31). Diese Wesensidentität der Organe mit dem Atman erscheint dann in empirischer Auffassung als eine Schöpfung derselben aus ihm: "aus ihm entsteht der Odem, der Verstand und alle Sinne" (Mund. 2,1,3); nach Chând, 6,5 sind Manas, Prâna und Rede das feinste Edukt der aus dem Atman erschaffenen Elemente, Nahrung, Wasser und Glut. - Den Organen des individuellen Atman entsprechen Individuelle im Weltganzen die Naturkräfte (Naturgötter) als Organe des mische Orkosmischen Atman. In Fortbildung der Vorstellungen, die wir aus dem Purushaliede Rigy. 10,90,13-14 (oben I, i, S. 157) kennen lernten, läfst Ait. 1,1-2 aus Mund, Nase, Augen, Ohren usw. des Urmenschen die Götter Agni, Vâyu, Âditya, Die usw. entstehen, die dann als Rede, Geruch, Gesicht, Gehör in den individuellen Menschen hineinfahren. Umgekehrt sind es nach der Brih. Up., welche überhaupt ihren Ausgangspunkt vom Individuellen zu nehmen liebt (vgl. besonders Brih. 1,4,6 am Ende), die individuellen Organe, Rede, Geruch, Auge, Ohr, Manas, welche als Kinder des Prajapati zuerst entstehen, von den Dämonen mit Übel erfüllt und dann von dem Prâna über das Übel, den Tod hinausgeführt werden, um als Feuer, Wind, Sonne, Weltgegenden und Mond fortzubestehen (Brih. 1,3,11-16, vgl. Chând. 1,2). - Auf Vorstellungen wie diesen beruht die spätere Theorie (z. B. Praçna 3,8) von dem Protektorate, welches die Naturgötter über die Protektorat psychischen Organe ausüben. Sie tritt zuerst hervor Brili. der Götte 4,4,1, wo geschildert wird, wie beim Tode das materielle Auge

gane.

Organe.

losgelassen wird (Brih. 4,3,36) und der Geist, der im Auge wohnte, nach auswärts, zur Sonne zurückkehrt (vgl. die Ausführungen Brih. 3,2,13), während das psychische Organ der Sehkraft sich im Herzen mit den übrigen Organen um die Seele schart, um mit derselben auszuziehen.

Name und Zahl der Organe.

Benennung und Aufzählung der Organe sind in den ältern Texten noch schwankend. Das Wort indrigam bedeutet Chând. 3,1,3. Brih. 6,4,5 fg. noch "die Kraft"; zur Bezeichnung der Organe, als der psychischen Kräfte im Menschen, wird es in den Upanishad's erst von Kaush. 2.15. Kâth. 3.4 an verwendet. In den ältern Texten werden sämtliche Organe, mittels denominatio a potiori, von dem das Leben bedingenden Atmungsorgan (prâna) als dem wichtigsten, Prâna's, "die Lebenshauche" genannt; vgl. Chând. 5,1,15: "darum nennt man sie nicht die Reden, die Augen, die Ohren, die Verstande, sondern die Lebenshauche (prânâh) nennt man sie, denn der Odem (prâna) ist sie alle". - Auch über die Anzahl der Organe besteht keine Übereinstimmung. Öfter wird erwähnt, dass der Mensch, nach dem Vorbilde des als Mond aufgefafsten Prajâpati (Brih. 1,5,14), aus sechzehn Teilen bestehe; so in der Erzählung Chând. 6,7, vgl. Mund. 3,2,7. Pracna 6. Wie wenig man wufste, was unter diesen sechzehn Teilen zu verstehen sei, zeigt Catap. Br. 10,4,1,17, wo als solche die sechzehn Silben der Worte loman, tuac, asrij, medas, mânsam, snâvan, asthi, majja (Haar, Haut, Blut, Saft, Fleisch, Sehne, Knochen, Mark) gelten. Praçna 6 werden als die sechzehn Teile 1) Prâna, 2) Craddhâ, Glaube, 3-7) die fünf Elemente, 8) Indriyam, die Sinnesorgane als Einheit, 9) Manas, 10) annam, Nahrung, 11) vîryam, Kraft, 12) tapas, 13) mantrûh, 14) karman, 15) lokâh, 16) nâman aufgezählt. Ebendieselben sind nach dem Kommentar Çvet. 5,14 zu verstehen. Vermutlich beruht auf dieser Sechzehnzahl der Teile des Menschen die spätere Zusammenfassung der Organe zu den zehn Indriya's nebst Manas und den fünf Prâna's. - Unter den "sieben Prâna's" Mund. Die sieben 2,1,8 sollen, wie Catap. Br. 6,4,2,5 und anderweit (oben I, I, Offnungen S. 296), die sieben Öffnungen am Haupte zu verstehen sein; diese nebst den beiden unterhalb werden Çvet. 3,18 und weiterhin (z. B. Yogacikhâ 4. Yogatattvam 13. Bhag. G. 5,13)

Die sechzehn Teile des Menschen.

als die neun Tore der Leibesstadt bezeichnet: mit Einrechnung von Nabel und Brahmarandhram (Ait. 1,3,12) werden sie als elf gezählt Kâth. 5,1. Ein alter Vers (Atharvav. 10,8,9, oben I, 1, S. 320) schilderte das Haupt als eine mit der Öffnung nach der Seite liegende Trinkschale, an deren Rändern (den sieben Öffnungen am Kopfe) sieben Rishi's (die sieben Sinnesorgane) wohnen, welche mit den sieben Welthütern identisch sind. Eine Modifikation dieses Verses Brih. 2,2,3 nennt als achte die Rede, daher man unter dem siebenten Rishi (nach Ohren, Augen, Nasenlöchern) nochmals die Vâc als Organ des Geschmackes verstehen muß, worauf auch die Brih. 2,2,4 nachfolgende Erklärung hinweist.

Die genannten sieben Öffnungen des Kopfes sind ohne Die Organe entsprechen Zweifel der Ausgangspunkt für die ursprüngliche Aufstellung ursprüngder Sinnesorgane gewesen, wie daraus ersichtlich, dass in den sieben öffältern Upanishadtexten als Sinnesorgane (prâna's) in der Regel nur Rede, Odem (Geruch), Auge, Ohr und als fünftes Organ das Manas aufgezählt werden. So Brih. 1,3,2-6. 1,4,7. 2,2,3. Chând. 1,2,2—6. 2,7,1. 2,11,1. 3,18,1—6. 8,12,4—5. Kena 1. 4-8. Wo ihrer weniger sind, da pflegen besondere Gründe vorzuliegen, wie Brih. 3,1,3-6, wo eine Vierzahl gebraucht wird, oder Chând. 3,13,5. 5,23,2, wo die auffallende Lücke sich vielleicht daraus erklärt, daß der Geruch durch die fünf Prâna's schon vorweggenommen war (vgl. Taitt. 1,7). Wo mehr als fünf Organe genannt werden, da pflegen sie sich an Rede, Odem, Auge, Ohr, Manas als die ursprünglichen anzuschliefsen oder auch vorherzugehen; so Brih. 2.5,1—7 (carîram, retas), 3,2,13. 3,7,16-23 (tvac, vijnanam, retas), 4,1,2-7 (hridayam), vgl. Ait. 1,1,4. Kaush. 3,5. — Eigentümlich ist Brih. 3,2,2-9, wo acht Sinnesorgane als die acht Graha's oder Graha's und Greifer (Geruchssinn, Rede, Zunge, Auge, Ohr, Manas, Hände, Haut) aufgezählt werden, welchen als Atigraha's oder Übergreifer ihre Objekte (Geruch, Name, Geschmack, Gestalt, Ton, Begierde, Werk, Berührung) entsprechen. Über die hier vorkommende Bezeichnung des Geruchssinns und Geruchs durch prâna und apâna wird weiter unten zu handeln sein. Name graha (Greifer) für die Sinnesorgane soll nach Çankara (zu Brahmasûtra 2,4,6, p. 713,11) bedeuten, dass durch sie die

Weiterer Zuwachs.

Seele an die Objekte gebunden werde (badhyate kshetrajño 'nena araha-samiñakena bandhanena, iti). Hierin kann man eine Bestätigung unserer, Upanishad's S. 430 aufgestellten, Vermutung finden, daß auf dieser Stelle oder der in ihr auf-Die Knoten tretenden Anschauung die spätere Vorstellung von den "Knoten des Herzens" (zuerst Chând. 7,26.2, dann Kâth. 6,15. Muṇḍ. 2,2,8. 3,2,9 und als "Knoten des Nichtwissens" Mund. 2,1,10) beruht: graha und atigraha schlingen den Knoten, der sich Manas und bei der Erlösung auflöst. — In der Zeremonie Kaush. 2.15 begegnet uns zuerst in den Upanishad's für die Sinnesorgane der Name Indriga's; als solche werden nebst Manas die zehn spätern, bis auf eine Ausnahme, aufgezählt; bei der Zusammenfassung am Schlusse werden sie wieder mit dem alten Namen Prâna's bezeichnet. — Die älteste Stelle, welche die zehn spätern Indriga's vollständig, mit Zufügung von Manas und Hridayam, aufführt, ist Brih. 2.4.11 (= 4.5.12); ohne Hridayam mit Manas in der spätern Elfzahl erscheinen sie zuerst Praçna 4,2, in deutlichem Gegensatze zu den fünf Prâna's, während im weitern Verlaufe der Stelle (Pracna 4.8) die fünf Elemente. fünf Tanmâtra's, zehn Indriya's nebst ihren Objekten, sowie

## 3. Das Manas und die zehn Indriya's.

Manas, Buddhi, Ahankâra, Cittam, Tejas und Prâna aufgezählt

Sechzehnzahl der psychischen Organe des Vedanta und für

die fünfundzwanzig Prinzipien der Sânkhya's.

Diese Stelle ist gleichzeitig der Vorläufer für die

Erstes Vorkommen von Manas und zehn Indriya's

Indriya's.

Die erste Stelle, in welcher wie im spätern Vedanta die Indriya's als nicht mehr und nicht weniger als zehn aufgeführt, dem Manas als Zentralorgan untergeordnet und mit diesem neben den fünf Prâna's als den auch im Schlafe fortwirkenden Kräften funf Prâna's als den auch im Schlafe fortwirkenden Kräften des unbewufsten Lebens entgegengestellt werden, ist Praçna 4,2: wie die Lichtstrahlen beim Sonnenuntergang in der Sonne sich sammeln, "also wird auch (beim Einschlafen) dieses alles im Manas als höchster Gottheit zur Einheit; daher kommt es. daß dann der Mensch nicht hört, nicht sieht, nicht riecht, nicht schmeekt und nicht fühlt, nicht redet, nicht greift, nicht zeugt, nicht entleert und nicht hin und her geht,

sondern, wie man sagt, schläft. Dann wachen die Prânafeuer (Prâna, Apâna, Vyâna, Samâna, Udâna, die dann weiter erklärt werden) in dieser Stadt (des Leibes)". Diese Auffassung des Manas als Zentralorgan der Erkenntnissinne und Tatsinne, die Kräfte des Wahrnehmens und bewufsten Wollens, also als das, was wir "Verstand" und "bewufsten Willen" nennen, hat sich erst allmählich herausgebildet. Ursprünglich ist Manas von allgemeinerer Bedeutung und entspricht in seiner Ursprüngliche Bedeu-Unbestimmtheit ungefähr dem, was wir als "Gemüt", "Sinn", tung von "Herz", "Geist" bezeichnen. Als solches vertritt das Manas nicht selten das Seelische im allgemeinen und wird mitunter eine Bezeichnung des Prinzips der Dinge, des Brahman oder Atman; vgl. die oben I, I, S. 205-206 nachgewiesenen Ansätze, Prajâpati als Manas zu fassen, und namentlich das schöne Lied Vâj. Samh. 34,1—6 (übersetzt oben I, 1, S. 335), welches als Civasamkalpa vom Oupnek'hat auch den Upanishad's eingereiht wird (Upanishad's S. 837). Auch in den Upanishad's finden sich gelegentlich Bezeichnungen für das Brahman wie manomaya "aus Manas bestehend" (Chând. 3,14,2. Brih. 5,6,1. Taitt. 1,6,1. Mund. 2,2,7), und das Manas ist eines der Symbole, unter denen Brahman verehrt wird (oben S. 101-102). Auch Ait. 3,2 erscheint noch das Manas unter den Funktionen oder Modifikationen des als "Bewufstsein" (prajñânam) geschilderten Brahman: "was dieses Herz und Manas ist, das Überdenken, Ausdenken, Bedenken, Erdenken, Verstand, Einsicht, Entschlufs, Absicht, Verlangen, Leidenschaft, Erinnerung, Vorstellung, Kraft, Leben, Liebe, Wille, - diese alle sind Namen des Bewufstseins"; - ja, auch in dem Abschnitte Kaush. 3, wo im allgemeinen das Manas in seiner spätern Bedeutung als Organ neben Rede, Gesicht, Gehör erscheint (vgl. 3.3; "man lebt auch ohne Manas, denn wir sehen Narren", und so im Folgenden) und wie diese dem "Bewußstsein"  $(praj\tilde{n}\hat{a} = pr\hat{a}na = brahman)$  untergeordnet wird (3,8: "nicht nach dem Manas soll man fragen, sondern den erkennen, der da denkt"), auch hier wird, im Widerspruche damit, 3,7 wieder Manas in der alten Weise als Synonymon von "Bewußstsein" , verwendet: "denn nicht vermag, von der Prajñâ (Bewufstsein) verlassen, die Rede irgendeinen Namen zum Bewufstsein zu

Manas als Sinnesorgan.

Zentral-

organ.

bringen, denn man sagt: mein Manas (Geist) war anderswo (anuatra me mano bhût), darum bin ich mir jenes Namens nicht bewufst geworden"; dasselbe wird dann weiter ebenso von den übrigen Organen, Odem, Auge, Ohr, Zunge usw., gesagt, bis die Reihe an das Manas kommt, wo dann, um den Widerspruch in dem Doppelgebrauche dieses Worts zu verdecken, die Formel verwischt wird. — In seiner zweiten, engeren Bedeutung als das psychische Organ des Vorstellens und Wollens steht das Manas ursprünglich mit den Sinnesorganen auf einer Linie, wie die oben erwähnte, häufig vorkommende Aufführung der Sinnesorgane (prâna's) als Rede, Odem, Auge, Ohr und Manas beweist; alle fünf sind dem Atman untergeordnet, Brih. 1,4,7: "als atmend heifst er Atem, als redend Rede, als sehend Auge, als hörend Ohr, als verstehend Verstand (manas); alle diese sind nur Namen für seine Wirkungen"; alle fünf werden Brih. 1,3,2-6 von den Dämonen mit Übel erfüllt und sodann von dem Lebensodem im Munde (âsanya prâna) über das Übel und den Tod hinausgeführt. - Aber die richtige Erkenntnis, daß alle Sinneswahrnehmung ein Werk des Verstandes (manas) ist, und mit. Manas als ihr die Unterordnung der übrigen Sinnesorgane unter das Manas bricht sich schon in den Upanishad's Bahn und tritt zutage in dem berühmten, vielzitierten (ein Gegenstück zu dem Verse des Epicharmos: νοῦς δρῆ καὶ νοῦς ἀκούει, τάλλα χωρά καὶ τυρλά, bildenden) Ausspruche Brih. 1,5,3: "«Ich war anderswo mit meinem Verstande (Manas), darum sah ich nicht: ich war anderswo mit meinem Verstande, darum hörte ich nicht», so sagt man; denn nur mit dem Verstande sieht man, und mit dem Verstande hört man. Verlangen, Eutscheidung, Zweifel, Glaube, Unglaube, Festigkeit, Unfestigkeit, Scham, Erkenntnis, Furcht, - alles dies ist nur Manas. Darum, wenn einer auch von hinten berührt wird, so erkennt er es durch das Manas." Diese schon Maitr. 6,30 und seitdem unzähligemal reproduzierte und für alle Folgezeit autoritative Stelle besagt, dass das Manas, obwohl nur Organ des Âtman, doch das Zentralorgan des ganzen bewufsten Lebens ist, welches nicht nur als "die erste Wurzel der fünf Erkenntnissinne" (pañca-buddhi-adimûlam, Çvet. 1,5) die Ein-

drücke des Gesichts, Gehörs, Geschmacks, Geruchs, Gefühls Samkalpa zu Vorstellungen (samkalpa = "die Bestimmung eines vor- und Wollen) gestellten Objektes als schwarz, weiß usw.", Çank. zu Brih. 1,5,3) formt, daher man "nur mit dem Verstande sieht und mit dem Verstande hört", sondern auch weiter diese Vorstellungen zu Willensentschlüssen (samkalpa, vgl. Chând. 7,4) stempelt, so daß im letztern Sinne das Manas zum Organ der Wünsche und ihrer Ausführung durch die fünf Tatsinne (Reden, Greifen, Gehen, Entleeren, Zeugen) wird; Brih. 4,1,6: "denn durch das Manas läfst man sich fortreifsen zu einem Weibe und zeugt mit ihr einen Sohn, der einem ähnlich ist": - Chând. 7,3,1: "und wenn einer sein Manas darauf richtet, die heiligen Lieder und Sprüche zu studieren, so studiert er sie; oder die Werke zu vollbringen, so vollbringt er sie; oder sich Söhne und Vieh zu wünschen, so wünscht er sie sich; oder sich diese Welt und jene Welt zu wünschen, so wünscht er sie sich". Daher auch Taitt, 2.3 an dem aus Manas bestehenden (manomaya) Purusha "das Yajus das Haupt, die Ric die rechte Seite, das Sâman die linke Seite" usw. ist, weil auf den Veden der Opferkultus beruht, der in den egoistischen Wünschen der Götter nach Opfern, der Menschen nach den Segnungen der Götter seinen Grund hat (oben I, 1, S. 92). - Die Superiorität des Manas über die Indriya's wird weiter entwickelt Kâth. 6,7 "höher als Sinne steht Manas", und Kâth. 3,3, wo an dem Wagen des Leibes die Sinne als die Rosse, das Manas aber als deren Zügel vorgestellt werden. Noch mehr zugunsten des Manas verändert wird dieses Bild Maitr. 2,6, wo die Erkenntnissinne (buddhi-indriyâni) die fünf Zügel, die Tatsinne (karma-indriyâni) die Rosse, das Manas der Wagenlenker, und die Prakriti seine Peitsche sind. Mittels Monas als Wagenihrer treibt das Manas die Tatsinne (Reden, Greifen, Gehen, Entleeren, Zeugen) zu ihrer Tätigkeit, welche dann vom Manas mittels der Erkenntnissinne (Gesicht, Gehör, Geschmack, Geruch, Gefühl) gelenkt und kontrolliert werden. - Spätern Stellen, welche das Manas neben den Buddhîndriyâni und Karmendriyâni aufführen, sind Garbha 4. Prânâgnihotra 4. Als zehn, mit Manas als elftem, werden die Indriyani erwähnt Mahâ 1. Ihre zehn Funktionen werden schon in der oben

Manas als Zügel.

aus Praçna 4,2 angeführten Stelle genannt. Eine Aufzählung der zehn ihnen entsprechenden Organe ist uns nicht vor Manu 2,89 fg. erinnerlich.

### 4. Der Prana und seine fünf Verzweigungen.

Prana, Odem. Leben.

Wie Manas ist auch Prâna ein sehr vieldeutiges Wort, welches erst allmählich zu seiner späteren technischen Bedeutung gelangt ist. Ursprünglich ist Prâna der "Odem"; sodann das an den Atmungsprozefs geknüpfte "Leben". Als dieses wird der Prâna häufig, wie wir oben sahen (I, I, S. 295-305. I, 11, S. 101-102), zu einem empirischen, und folglich symbolischen, Vertreter des Atman. Wie das Leben, werden in der ältern Zeit (und gelegentlich auch später, z. B. Praçna 3,4) alle Lebenskräfte (Rede, Odem, Auge, Ohr, Manas usw.) die Prâna's genannt. Erst allmählich sondern sich Manas und Indriya's als die Kräfte des bewufsten Lebens von dem Prâna ab. welcher mit seinen fünf Unterarten in Wachen und Schlaf unermüdlich tätig, somit der eigentliche Träger des Lebens als solchen ist. Beim Schlafe geht das Manas in den Prâna ein (Chând, 6,8,2), läfst die Seele "das niedere Nest durch den Prâna hüten" (Brih. 4,3,12); hierauf beruht vielleicht die spätere Auffassung, daß im Schlafe, während die Sinnesorgane im Manas absorbiert werden, die Prâna-Feuer in der Stadt des Leibes wach bleiben (Praçua 4,3). Solcher, im Schlafe wachender, Prâna-Feuer werden ebendaselbst fünf aufgezählt: Prâna, Apâna, Vyâna, Samâna, Udâna, und eben dieselben werden früher und später unzähligemal neben einander genannt und zu den mannigfachsten Allegorien verwendet, ohne daß es doch möglich wäre, eine klare und übereinstimmende Anzahl der Erklärung derselben zu gewinnen. Mitunter werden nur zwei derselben (prâna und apâna) genannt (Taitt. Âr. 3,14,7 oben I, 1, S. 300; Atharvay. 11.4,13. Ait. Ar. 2,1; Kath. 5,3; Mund. 2,1,7), oder drei (prána, apâna, vyána, Brih. 3,1,10. 5,14,3. Chând, 1,3,3. Taitt, 1,5,3, 2,2), oder vier (prâna, apâna, vyâna, udina, Brih. 3.4.1), gewöhnlich aber alle fünf (Brih. 1,5,3. 3,9,26. Chând. 3,13,1-5. 5,19-23. Taitt. 1,7. Praçna 3,5. 4,4. Maitr. 2.6. 6.4. 6.9. 6.33. 7.1—5. Amritab. 34—35. Prânâgnih.

Der Prâna bleibt im Schlafe wach.

prâna's.

1. 4. Kanthaçruti 1. Nrisinhott. 9 usw.). Überschritten wird diese Zahl unseres Wissens nur Sarvopanishats. 10 (Up. S. 624), wo von vierzehn Prâna's die Rede ist. Zu ihren vierzehn Namen, welche der Scholiast aufführt, vgl. Vedantasara \$ 93-104.

So häufig die fünf Prâna's in den Upanishad's aufgezählt werden, so selten kommt doch dabei etwas vor, was zu ihrer Erklärung dienen könnte. Wir wollen versuchen, die einzelnen Begriffe, soweit dies möglich ist, zu bestimmen.

1) Prâna und 2) Apâna. Zunächst steht durch die S. 238 1) Prâna und beigebrachten Zeugnisse fest, daß nach Cankara zu Brahmasûtra p. 723,1-4 und zu Chând. 1,3,3 Prâna das Ausatmen, Apana das Einatmen bedeutet. Es fragt sich, wie sich dieses Resultat entwickelt hat. Ursprünglich bedeuten Prâna und Apâna wahrscheinlich beide dasselbe, nämlich Atem (Ausatmen und Einatmen ungeschieden) im allgemeinen (ob mit der Nuancierung, dafs pra-an "anfangen zu atmen", apa-an "aufhören zu atmen" bedeutet, wofür Rigv. 10,189,2 angeführt wird, mag bei der Unsicherheit dieser Stelle dahingestellt bleiben). den Präpositionen liegt nichts, was einen Unterschied begründete, da pra (πρό) "vorwärts, fort" ganz abgeblasst ist und apa (ἀπέ, von) ebensogut "von innen heraus" als "von aufsen herein" bedeuten kann. Nur ist Prâna der bei weitem gewöhnlichere Ausdruck, daher er, wo er allein steht, oft genug den Geruchssinn, mithin das Einatmen bedeutet, wie Prana Einin der von Böhtlingk angeführten Stelle Catap. Br. 10,5,2,15, oder Brih. 1,3,3. Chând. 1,2,2. Ait. 1,3,4. Ebenso, sehr deutlich, Kaush. 2.5: yavad vai parasho bhashate, na tavat pranitum çaknoti. Wo aber Prâna und Apâna neben einander stehen, da ist (abgesehen von der Auffassung des Apâna als Verdauungswind, wovon nachher), soweit sich ein Unterschied erkennen läfst, Prâna der Aushauch und Apâna der Einhauch. Prâna Aus-So wohl schon (hand, 1,3,3, weil es vorher (1,3,2, wo nur Apana Ein-Prâna Subjekt sein kann, da Apâna noch gar nicht genannt wurde) hiefs: "heiß ist dieser", und "als Klang bezeichnet man diesen". Beide Bestimmungen passen besser auf den Aushauch als auf den Einhauch. — Während Brih. 1,3,3 und Chând. 1,2,2 als Träger des Geruches der Prâna in seiner allgemeineren Bedeutung "Odem" (Einhauch und Aushauch)

erscheint, so tritt in der Parallelstelle Tal. Up. Br. 2,1,16 als solcher der Apâna auf: "sein Übel ist, daß er durch den Apâna den übeln Geruch einatmet" (pâpam gandham apániti; dies kann nicht, wie Oertel als möglich hinstellt, "exhaling bad odor" bedeuten, da es nachher von dem Prâna, dem Odem im Munde nach den Parallelstellen, heifst: na pâpam gandham apâniti). Hier ist also Apâna sicher der Einhauch. Ebenso Tal. Up. Br. 1,60.5: apânena jighrati "man riecht mit dem Einhauche", nicht "one smells with exhalution (!)". — Hierzu kommt Tal. Up. Br. 4,22,2—3: die weltschaffenden Wasser 'huss' iti eva prácîh prágvasan; sa vâva prâno bhavat. Táh prânya apânan, sa vâ apâno 'bhavat. Der Ton huss und der Ausdruck prâcîh prûcvasan weisen wohl unverkennbar dem Prûna das Aushauchen, mithin dem Apâna das Einhauchen zu. — Wir kommen zu der Hauptstelle Brih. 3,2,2: prâno vai grahah; so 'pânena atiqrahena grihîto; 'pânena hi gandham jighrati. Dafs hier die Analogie mit dem Folgenden den Geruchssinn und Geruch erforderte, sieht jeder, und Böhtlingk brauchte mir nicht gerade vorzuwerfen, dass ich es nicht gesehen hätte. Er durfte annehmen, daß ich andere Gründe hatte, seinem Vorschlag, das Gewünschte einfach hineinzukorrigieren, nicht folgen zu können. Es waren diese, dafs hier etwas vorlag, was auf den Verfasser oder Redaktor der Stelle möglicherweise eine stärkere Anziehungskraft ausübte als Analogie und Konzinnität, nämlich der Reiz, Prâna und Apâna, die überall zusammenstehen, hier auch als grahu und atigrahu zu verbinden. Dabei stand Apâna, der Einhauch, als Träger des Geruches, für diesen, und der erklärende Zusatz (apânena hi gandham jighrati) wurde benutzt. um, nicht wie nachher überall die Verbindung zwischen graha und atigraha, sondern zwischen atigraha und dem Objekt, welches er vertrat, zu rechtfertigen. Dafs, wenn Apâna Einhauch ist, Prâna daneben nicht (in seiner allgemeinen Bedeutung "Odem") gleichfalls den Geruchssinn bedeuten durfte, wie sonst so oft, wurde dabei ausser Augen gelassen. Dafs der erste Urheber des Abschnittes schon diese Konfusion angerichtet, möchte auch ich nicht glauben; aber der Fehler, wenn man ihn so nennen will, ist älter als die Trennung der Kânva's und Mâdhyandina's, also nicht viel weniger als dreitausend

Jahre alt (vgl. Upanishad's S. 377), und gewifs hätte man ihn nicht alle diese Zeit durch ertragen, wäre nicht schon damals Apâna der Geruchssinn, mithin der Einhauch gewesen. — Eben darauf hin führt die symbolische Handlung Brih. 6,4,10-11, wo befohlen wird, wenn Unfruchtbarkeit gewünscht wird, abhimanya apanyat, wenn Fruchtbarkeit, apanya abhimanyat. Das Zurücknehmen der Lebenskraft wird durch Einhauchen, das Einflößen derselben durch Aushauchen symbolisiert. nun der Nachdruck nicht auf dem Gerundium, sondern auf dem Verbum finitum liegt, so bedeutet schon hier apanyat "er hauche ein", abhiprângât "er hauche aus". (In der Übersetzung liefs ich mich noch verleiten, es umgekehrt zu halten.) - Zweifelhaft ist, ob Kath. 5,3, ûrddhvam prânam unnayati, apânam pratyag asyati, Aushauch und Einhauch, wofür 5,5 sprechen würde, oder nicht vielmehr schon Odem und Verdauungswind zu verstehen sind. Im Gegensatze nämlich zu der besprochenen Auffassung von Prâna als Aushauch, Apâna als Einhauch, hat sich eine, mit der Zeit immer stärker werdende, Neigung gebildet, in Prâna den Odem (Aushauch und Einhauch) und in Apâna den im Darm wohnenden Ver- Apâna Verdauungswind zu sehen, wofür folgende Stellen eintreten. Ait. 1.1.4: der Prâna entspringt aus der Nase, der Anâna aus dem Nabel des Urmenschen; 1,2,4: dem Prâna entspricht Vâya, dem Apâna Mrityu; 1,3,4, 10: der Prâna beriecht die Nahrung, der Apâna überwältigt sie. - Ebenso möglicherweise in der erwähnten Stelle, Kâth. 5,3. — Praçna 3,5: der Prâna hat seinen Sitz im Auge, Ohr, Mund und Nase, der Apâna steht dem Entleerungs- und Zeugungs-Organ vor (hingegen ordnet Praçna 4,2—3 Entleerung und Zeugung dem Manas, nicht den Prana's unter, scheint somit der erstbesprochenen Auffassung zu folgen). - Maitr. 2,6: der Prâna geht nach oben hinaus, der Apâna nach unten und nimmt die Exkremente auf. -Garbha 1 (Up. S. 607): der Apâna dient der Entleerung. — Amritabindu 34 (Up. S. 656): der Prâna weilt im Herzen, der Apâna im Darm. — Sannyâsa 4 (Up. S. 691); der Apâna ist den Hoden benachbart. - Dieser Auffassung folgt auch der Vedântasâra § 94—95 und der Kommentar zu Chând. 3,13,3, während ebenderselbe zu 1,3,3 Cankara's Meinung vertritt.

dauungswind.

3) Lyana.

3) Vyâna, der Zwischenhauch, ist "das Bindeglied zwischen Prâna und Apâna" (Chând. 1,3,3). Seine Auffassung richtet sich nach der des Apâna. Ist dieser Einhauch, so ist der Vyâna der Hauch, welcher das Leben trägt, wenn man, z. B. beim Spannen eines starken Bogens, weder einatmet noch ausatmet (Chând. 1,3,5); ist hingegen Apâna der Verdauungswind, so ist Vyâna, die Verbindung desselben mit dem Prâna (Maitr. 2,6), schaltet in den Adern (Praçna 3,6) und streicht, einer Flamme gleich, durch alle Glieder (Ampitab. 35. 37, Up. S. 656). Ebenso Vedântasâra § 96.

4) Samana.

4) Der Samana, Allhauch, heifst so, weil er nach Praçna 4,4 Ausatmen und Einatmen zur Einheit führt (samam nagati); wohingegen er nach Praçna 3,5 und Maitr. 2,6 die Nahrung assimiliert und nach Amritab. 34. 37 milchfarben im Nabel wohnt. Vgl. Vedantasara § 98.

5) Udâna,

5) Der *Udâna* oder Aufhauch führt nach der gewöhnlichen, auch Praçna 3,7 vertretenen Ansicht die Seele beim Sterben aus dem Leibe hinaus, während er nach Praçna 4,4 schon beim Tiefschlafe in das Brahman führt, hingegen nach Maitr. 2,6 "das Getrunkene und Gegessene entweder wieder ausbricht oder herunterschluckt". Nach Amritab. 34 wohnt er in der Kehle; ebenso nach Vedântasâra § 97, wo er im übrigen als der Wind des Auszugs erklärt wird.

#### 5. Der feine Leib und die moralische Bestimmtheit.

Als weitere Begleiter der Seele auf ihren Wanderungen zählt neben Indriya's, Manas und Pràṇa's der spätere Vedânta "das elementare Substrat" (bhûta-âçraya), d. h. den feinen Leib, und "das Werksubstrat" (karma-âçraya), d. h. die den künftigen Lebenslauf bedingende moralische Bestimmtheit, auf. Über beide können wir aus den Upanishad's nur weniges beibringen.

Das Tejas, Chánd. 6,8,6.

Chând. 6,8,6 (vgl. 6,15,2) heifst es von dem Sterbenden: "Bei diesem Menschen, o Teurer, wenn er dahinscheidet, geht die Rede ein in das Manas, das Manas in den Prâṇa, der Prâṇa in die Glut, die Glut in die höchste Gottheit". Hier soll nach Çankara (zu Sûtram 4,2,8), wie unter der Rede die

Gesamtheit der Indriya's, so unter der Glut (tejas) die Gesamtheit der Elemente zu verstehen sein, wie sie den feinen Leib als Träger der Organe beim Auszuge der Seele konstituieren. Aber nach den Textworten liegt hier nichts weiter vor als der Gedanke, dafs die Organe, Manas, Prâna und Rede, wie sie nach Chând. 6,5 vermittelst Nahrung, Wasser und Glut aus dem "Seienden ohne Zweites" entstanden sind, so auf ähnlichem Wege beim Tode sich wieder in dasselbe als die höchste Gottheit auflösen.

Deutlicher kann man eine Spur der spätern Theorie vom feinen Leibe wiedererkennen in dem großen Seelenwanderungs- Die Apus, Chând, 5,3,3. texte Chând. 5,3-10 (Brih. 6,2), wo geschildert wird. wie die Wasser, indem sie fünfmal nach einander in den Onferfeuern der Himmelswelt, des Regens, der Erde, des Mannes und des Weibes als Glaube, Soma, Regen, Nahrung, Same geopfert werden, "bei der fünften Opferung mit Menschenstimme redend werden" (Chând, 5,3,3, 5,9,1). Hier kann allerdings unter den "Wassern", welche dann als "Glaube" uswgeopfert werden, die noch ungeschiedene Einheit der beiden Begleiter der Seele gefunden werden, welche später als der feine Leib und die moralische Bestimmtheit auseinandertrat (vgl. unten, Kap. XIV, 5, S. 300).

Ebendasselbe gilt von der Hauptstelle für beide Lehren, Die inva-Brih. 4.4.5, wo es von der ausziehenden und zu einer neuen variabeln Geburt eilenden Seele heifst: "Wahrlich, dieses Selbst ist das Begleiter der Seele, Brahman, bestehend aus Erkenntnis, aus Manas, aus Leben, aus Auge, aus Ohr, bestehend aus Erde, aus Wasser, aus schieden Brih. 4.4.5. Wind, aus Äther, bestehend aus Feuer und nicht aus Feuer, aus Lust und nicht aus Lust, aus Zorn und nicht aus Zorn. aus Gerechtigkeit und nicht aus Gerechtigkeit, bestehend aus allem. Je nachdem einer nun besteht aus diesem oder aus jenem, je nachdem er handelt, je nachdem er wandelt, danach wird er geboren; wer Gutes tat, wird als Guter geboren, wer Böses tat, wird als Böser geboren, heilig wird er durch heiliges Werk, böse durch böses." Sehen wir ab von dem Zusatze "und nicht aus Feuer", der bei den Mâdhyandina's fehlt, und dem sich nur schwer ein brauchbarer Sinn abgewinnen läfst, so zählt die Stelle als ständige Begleiter der

Seele die Organe und fünf Elemente, als variable Faktoren die moralischen Qualitäten auf; wir sehen hier die Theorie vom feinen Leib und von der moralischen Bestimmtheit neben einander erwachsen. Angehängt ist der Vers:

Das Liñgam. Dem hängt er nach, dem strebt er zu mit Taten,
Wonach sein inn'rer Mensch (liñgam) und sein Begehr (manas) steht.

Hier begegnet uns, anscheinend schon als Terminus, das Wort lingam, mit welchem die Sânkhya's später den "feinen Leib" (oben S. 218) zu bezeichnen pflegen. In derselben Bedeutung ist es vielleicht weiterhin Kath. 6,8 zu nehmen sowie auch Cvet. 6,9, wo außerdem der Atman als "Herr des Herrn der Sinne", d. h. als Herr des feinen Leibes, bezeichnet wird. Eine ähnliche Vorstellung mag der Bezeichnung des Atman als "höher als dieser höchste Komplex des Lebens" (Praçna 5,5), zugrunde liegen. Ganz in der Weise des spätern Sankhyam erscheint das Lingam Maitr. 6,10, namentlich, wenn wir, nach unserm Vorschlage Up. S. 337, mit Tilgung des Anusvârapunktes mahad-âdi-aricesha-antam lingam lesen, da sich der feine Leib vom Mahân an nur bis zu den feinen Elementen (aviçesha), nicht bis zu den groben (viçesha) erstreckt (Sañkhya-K. 38-40). Als Träger der Organe, Prâna's, Guna's und moralischen Bestimmungen wird das Lingucariram geschildert Sarvopanishats. 16 (Up. S. 625) und dabei mit dem Herzensknoten identifiziert, über welchen wir oben (S. 244) im Anschlufs an Brih. 3,2,1-9 eine andre Erklärung aufgestellt haben.

Die Werke als Begleiter. Dafs endlich die Werke (der spätere Karma-åçraya) die Seele ins Jenseits begleiten und für die Gestaltung des nächsten Lebenslaufes bestimmend sind, wird oft in den Upanishad's hervorgehoben und später näher zu erörtern sein. Hauptstellen für diese Lehren sind: Brih. 3,2,13. 4,4,5—6. Chând. 3,14,1. Kâțh. 5,7. Ìçâ 17 u. a.; vor allem Brih. 4,4,3: "Dann nehmen ihn das Wissen und die Werke bei der Hand und seine vorerworbene Erfahrung". Von besonderer Bedeutung sind auch nach späterm Glauben (Bhag. G. 8,6) die Vorstellungen, welche den Menschen in der Todesstunde beschäftigen. Dieser Gedanke findet sich angedeutet Praçna 3,10

(vgl. auch schon Chând. 3,14,1. Brih. 4,4,5 und das Sterbegebet  $\hat{I}_{\hat{G}}$  15—17 = Brih. 5,15).

### 6. Physiologisches aus den Upanishad's.

Vom feinen Leib, welcher als Träger der psychischen Der grobe Organe die Seele auf ihren Wanderungen bis zur Erlösung begleitet, ist zu unterscheiden der grobe Leib, den die Seele beim Tode losläfst wie die Mangofrucht ihren Stengel (Brih. 4,3,36). Wir wollen hier anhangsweise von dem, was die Upanishad's über den Leib, seine Organe und Funktionen bieten, das Wesentliche zusammenstellen.

Der Leib ist die vom Kopfe überdachte Behausung des wesen des Prâna, in der er an dem Odem als Pfosten mit der Nahrung als Strick angebunden ist (Brih. 2,2,1); er ist der "aus Nahrungssaft bestehende", annarasamaya, Âtman, in welchem der prânamaya, wie in diesem der manomaya, wie in diesem der vijnanamaya, wie in diesem der anandamaya Atman als innerster eingeschlossen ist (Taitt. 2,1 fg.). Erst später (von Maitr. 6,27-28 an) wird, wie die übrigen genannten, so auch der ânandamaya Âtman als Hülle (koça) der Seele bezeichnet; vgl. Sarvopanishats. 9 fg. (Up. S. 624), wo auch der annamaya noch weiter in sechs aus Nahrung gebildete Hüllen (nach dem Scholiasten der Calcuttaer Ausgabe: Knochen, Mark, Fett, Haut, Fleisch, Blut) zerlegt wird. - Häufig ist, seit Brih. 2,5,18 und namentlich Chând. 8,1,1, die Bezeichnung des Leibes als die Stadt des Brahman (brahma- Die Brahpuram), die himmlische (Mund. 2,2,7), liebliche (Brahma-Up. 1) Brahmanstadt, die höchste Brahmanwohnung (Mund. 3,2,1), in der als Haus die Lotosblüte des Herzens steht (Chând. 8,1,1; Mahàn. 10,23; Nârây. 5; Âtmabodha, Up. S. 750), in der beim Schlafe die Pranafeuer Wache halten (Praçna 4,3). Diese Leibesstadt hat elf (Kath. 5,1) oder gewöhnlicher neun Tore Tore der (Çvet. 3,18. Yogaç. 4. Yogat. 13. Bhag. G. 5,13), nämlich die neun Öffnungen am Körper, zu welchen im Falle der Elfzahl noch der Nabel und die Brahmanöffnung (brahmarandhram) kommen. Letztere ist eine fingierte Öffnung des Schädels am Scheitel, durch welche Brahman nach Ait. 1,3,12 in den Leib einging, und durch welche die Seele, nach gewöhnlicher An-

Leibesstadt.

brahmarandhram.

nahme nur die des Erlösten (Chând. 8,6,6 = Kâth. 6,16), nachdem sie durch die 101 ste (später, seit Maitr. 6.21, Sushumnâ genannte) Ader emporgestiegen ist, zur Vereinigung mit Brahman gelangt (vgl. Brahmavidyâ 12 und namentlich Taitt. 1,6). Die Vorstellung ist sonach alt: der Name Brahmarandhram findet sich erst Hansa-Up. 3 in Zusammenhang mit den dort erst vorkommenden sechs mystischen Kreisen (Unterleibskreis, Sexualkreis, Nabelkreis, Herzkreis, Halskreis, Zwischenbrauenkreis), die man am Körper annahm. Ein Vorspiel derselben ist es vielleicht, wenn als besondere Wohnstätten des Purusha Ait. 1,3,12 (nach den Ergänzungen des Scholiasten) Auge, Manas und Herzäther, Brahma-Up. 4 Auge, Kehle, Herz, Kopf, (Brahma-Up. 2: Nabel, Herz, Kehle, Kopf) unterschieden Von ihm, der das Licht inwendig im Menschen bildet, rührt auch, nach Chând. 3,13,8, die Körperwärme und das Ohrensausen her. Letzteres sowie die Verdauung wird sausen, Ver-Brih. 5,9 auf das Feuer Vaiçvânara im Menschen zurückgeführt, was im Hinblick auf Catap. Br. 10,6,1 (Upanishad's S. 144) auf dasselbe hinausläuft. Auf einer Kombination beider Stellen beruhen Mahân, 11,10, Maitr. 2,6, 6,27, 6,31.

Körperwärme, Ohrenfeuer.

Körperkreise.

Schilderungen des Leibes

Schilderungen des Leibes und seiner Teile, vorwiegend mit pessimistischer Färbung, finden sich erst in späterer Zeit. Maitr. 1.3: .. In diesem aus Knochen, Haut, Sehnen, Mark, Fleisch, Samen, Blut, Schleim, Tränen, Augenbutter, Kot, Harn, Galle und Phlegma zusammengeschütteten, übelriechenden, kernlosen Leibe, - wie mag man nur Freude genießen!" Maitr. 3.4: "Dieser Leib, aus Begattung entstanden, erwachsen in der Hölle [des Mutterleibes] und herausgekommen durch die Pforte des Harns, ist eine Ansammlung von Knochen, mit Fleisch überschmiert, mit Haut umflochten, mit Kot, Harn, Phlegma, Mark, Fett und Speck und dazu mit vielen Krankheiten angefüllt wie eine Schatzkammer mit Schätzen". Eine Definition des Leibes gibt Âtma-Up. 1: "Dasjenige Selbst, an welchem Haut, Knochen, Fleisch, Mark, Haare, Finger, Daumen, Rückgrat, Nägel, Knöchel, Bauch, Nabel, Scham, Hüften, Schenkel, Wangen, Brauen, Stirn, Arme, Seiten, Haupt, Aderwerk, Augen und Ohren sind, und welches geboren wird und stirbt, das heifst das äußere Selbst".

Die eingehendste Beleuchtung des Leibes und seiner Ver- Der Leib hältnisse liefert die späte und leider sehr korrupte Garbha- Garbha-Up. Sie knüpft ihre Erörterungen an einen Vers an, den wir, mit Einschaltung der ihm folgenden Erläuterungen, zitieren: "Aus fünf (Erde, Wasser, Feuer, Wind, Äther) bestehend, in je fünfen (den genannten fünf Elementen, oder den fünf Erkenntnissinnen, oder Zeugungs- und Entleerungsorgan nebst Buddhi, Manas und Rede) schaltend, auf sechs (den süfsen, sauern, salzigen, bittern, beifsenden und herben Nahrungssaft) gestützt, sechs-Eigenschaftbehaftet (wird nicht erklärt), sieben-Grundstoff-haft tdie aus dem Nahrungssaft gebildete, weiße, rote, dunkle, rauchfarbige, gelbe, braune, blasse Flüssigkeit im Körper), drei-Schleim-haft (nicht erklärt, wahrscheinlich die drei dosha, humores: vâya Wind, pittam Galle, kapha Phlegma), zwei-erzeugt-haft (aus dem väterlichen Samen und dem mütterlichen Blute), vierfacher Nahrung (des Gegessenen, Getrunkenen, Geleckten, Gesogenen) teilhaft ist der Körper". Über die Körperteile und ihr Gewicht äußert sich die Upanishad am Schlusse: "Der Kopf hat vier Schädelknochen, und an ihnen sind [auf jeder] Seite sechzehn Zahnzellen. [Am Leibel sind hundertundsieben Gelenke, hundertachtzig Fugen, neunmalhundert Sehnen, siebenhundert Adern, fünfhundert Muskeln, dreihundertundsechzig Knochen und vier und eine halbe Kotî (45 Millionen) Haare. — Das Herz wiegt acht Pala (364 Gramm), die Zunge zwölf Pala (546 Gramm), die Galle ein Prastham (728 Gramm), das Phlegma ein Adhakam (2912 Gramm), der Same ein Kudavam (182 Gramm), das Fett zwei Prastha (1456 Gramm); unbestimmt ist Kot und Urin, je nach dem Quantum der Nahrung."

Der Kopf wurde in einem schon oben (I, I, S. 320) aus Der Kopf. Atharvav. 10,8,9 übersetzten Verse mit einer seitwärts geneigten Trinkschale verglichen, deren Öffnung durch die sieben Öffnungen der Sinnesorgane als sieben Rishi's gebildet wird. Derselbe Vers, mit Hinzufügung der Rede als achten Organs, wird wiederholt und erklärt Brih. 2,2,3; hiernach sind die Augen zwei Rishi's, während unmittelbar vorher, nicht damit übereinstimmend, das Rote, Schwarze, Weiße im Auge nebst

Augenstern, Augenwasser und oberer und unterer Wimper als sieben im Dienste des Auges stehende Götter geschildert Von dem Purusha im Auge als Symbol des worden waren. Âtman war schon oben die Rede (S. 104-105). Nach Brih. 4.2.2—3 wohnen im rechten und linken Auge Indra und Viráj; sie werden vom Herzen aus durch die Adern Hitah ernährt (vol. Maitr. 6.2) und sind, vermöge ihres "Zusammenklanges" im Äther des Herzens, der individuelle, mit dem höchsten identische Atman.

Zerspringen

Als eine eigentümliche Strafe für Vermessenheit im Fragen des Kopfes als Strafe. oder falschen Wissensdünkel kommt in den Upanishad's öfter das Zerspringen des Kopfes (besser als das Abfallen des Kopfes, vi-pat könnte beides bedeuten) vor. Sie mag ihren Grund haben in der Beobachtung des Gefühls, als wenn, bei übermäfsigem Blutandrang nach dem Kopfe, der Kopf zerspringen wollte. Hierauf deutet auch hin Brih. 1,3,24, wo von einem durch den Somagenufs veranlafsten Zerspringen des Kopfes die Rede ist. In der Regel wird diese Strafe nur angedroht: Chând. 1,8,6. 8. 1,10,9—11. 1,11,4—9. 5,12,2. Brih. 3,6. 3,7.1. Nur einmal erfolgt sie in Wirklichkeit, Brih. 3,9,26 (vgl. Atharvav. 19,28,4. Catap. Br. 3,6,1,23. 4,4,3,4. 11,4,1,9).

Das Herz.

Mehr als der Kopf beschäftigt die Denker der Upanishad's das Herz. In ihm sind die Lebenshauche gegründet (Chând. 3,12,4); nicht nur die fünf Prâna's, sondern auch Auge, Ohr, Rede. Manas entspringen aus dem Herzen (Chând. 3,13,1-5). Nicht der Kopf, sondern das Herz ist der Sitz des Manas (Ait. 1,2,4) und damit auch das Zentrum des bewufsten Lebens: im Herzen weilen die Organe der Seele beim Schlafe (Brih. 2.1,17), und eben dort sammeln sie sieh beim Sterben (Brih. 4,4,1); "durch das Herz erkennt man die Gestalten" (Brih. 3,9,20), durch das Herz erkennt man den Glauben, zeugt man den Sohn, erkennt man die Wahrheit, in ihm hat auch die Rede ihren Standort, während die weitere Frage, worin das Herz seinen Standort habe, mit Entrüstung abgewiesen wird (Brih. 3,9,21-25). Aber nicht die Organe allein, sondern alle Wesen haben ihren Standort und Stützpunkt im Herzen, und wenn auch die Definition des Herzens als Brahman abgelehnt wird (Brih. 4,1,7), so ist das Herz doch der

empirische Sitz der Seele und damit des Brahman: "hier, inwendig im Herzen ist ein Raum, darin liegt er, der Herr des Weltalls, der Gebieter des Weltalls, der Fürst des Weltalls" (Brih. 4,4,22); das Herz heifst hridayam, weil "Er im Herzen" (hridi ayam) wohnt (Chând, 8,3,3), groß wie ein Reiskorn oder Gerstenkorn (Brih. 5,6. Chând. 3,14,3); zollhoch an Größe wohnt der Purusha mitten im Leibe, im Herzen als das Selbst der Geschöpfe (Kâth. 2,20, 4,12, 6,17 usw.).

Auf Grund von Chând. 8,1,1 wird in spätern Upanishad's häufig das Herz mit dem herabhängenden Kelche einer Lotosblüte (Mahânâr. 10,23; Nâr. 5; Maitr. 6,2; Brahmab. 15; Âtmab., Up. S. 751; Hansa 6) oder auch Bananenblüte (Dhyânab. 14) verglichen und Mahânâr. 11,8. Dhyânab. 14-16. Yogat. 9. Mahâ 3 näher beschrieben. In dieser Lotosblüte des Herzens ist ein kleiner Raum (oder Äther, âkâca), in welchem nach Chând. 8.1.3 Himmel und Erde, Sonne, Mond und Sterne beschlossen sind, in dem "beschlossen die Weltlichter glänzen" (Mund. 3,2,1), welcher "des Weltalls großer Stützpunkt" ist (Brahma-Up. 4, Up. S. 684). In diesen Raum geht die Seele beim Schlafe ein (Brih 2,1,17), in ihm weilt der unsterbliche, goldene Purusha (Taitt. 1,6,1). Er ist die Höhle (quhâ), von der so oft die Rede ist, in welcher das Brahman versteckt ist (Taitt. 2.1. Kâth. 2,12. 2,20. 3,1. Cvet. 3,20. Mund. 2,1,10 etc.), und aus welcher es in der Meditation des Yoga hervortritt, indem es den Herzensäther beiseite schiebt (Maitr. 6,27) oder durch ihn hindurchdringt (Maitr. 6,38).

Über die aus dem Herzen entspringenden und dasselbe Die Adera. umgebenden Adern finden sich mehrfache Angaben, die in eigentümlicher, schwer bestimmbarer Weise zusammenhängen.

Brih. 4,2,3: die Hitâh genannten Adern, fein wie ein tausendmal gespaltenes Haar, sind im Herzen gegründet und ernähren die individuelle Seele. Eine besondere Ader. welche nach oben verläuft, ist der Pfad, auf dem sie wandelt.

Brih. 4,3,20: die Hitali genannten Adern, fein wie ein tausendmal gespaltenes Haar, sind angefüllt mit weißer, dunkler, brauner, grüner, roter Flüssigkeit. Sie sind der Sitz der Seele im Tiefschlafe.

Brih. 2,1,19: die *Hitäl*, genannten Adern, 72 000 an Zahl, verbreiten sich vom Herzen aus im Perikardium (puritat). Sie sind der Sitz der Seele im Tiefschlafe.

Diese Stellen stimmen im wesentlichen zusammen. Auf einer Kombination derselben scheint zu beruhen Kaush. 4,19: die Hitäh genannten Adern, fein wie ein tausendfach gespaltenes Haar, umziehen das Perikardium. Sie sind der Sitz der Seele im Tiefschlafe. Sie sind angefüllt mit brauner, weifser, schwarzer, gelber, roter Flüssigkeit. Alles dies ist wie in den Stellen aus Brih., nur die Farben sind nach Reihenfolge und Namen (bis auf krishna für nala) wie Chând. 8,6,1.

Chând. 8,6,1 verknüpft die Vorstellung von den braunen, weißen, dunkeln, gelben, roten "Adern des Herzens" mit der (durch Chând. 3,1—5 vorbereiteten) Anschauung von den gleichfalls fünffarbigen Sonnenstrahlen, welche die Fortsetzung der Adern bis zur Sonne hin bilden und so Herz und Sonne, wie zwei Dörfer durch eine Landstraße, verbinden. Im Tiefschlafe ist die Seele in jene Adern geschlüpft (Chând. 8,6,3) und dadurch mit der Glut (tejas, Chând. 6,2,3. 6,8,6. 6,15,2) eins geworden. Beim Sterben fährt die Seele durch Adern und Sonnenstrahlen empor; die Wissenden gelangen in die Sonne, die Nichtwissenden finden den Eingang zu ihr verschlossen.

Auf dieser Stelle könnten beruhen die Verse Brih. 4,4,8—9 von dem alten, in mich hineinreichenden, Wege, der zur Himmelswelt emporführt, der weifs, dunkel, gelb, grün, rot ist, und auf dem die Seele des Weisen wandelt, nachdem sie zu Glut, taijasa, geworden ist. Der Ausdruck taijasa erinnert an die angeführten Chândogyastellen (vgl. jedoch auch Brih. 4,4,7), die Farben sind wie in Brihadâranyaka. In der Hauptsache stimmen alle bisher angeführten Stellen zusammen.

Hingegen scheint einer verschiedenen Anschauung anzugehören der Chând. 8,6,6 angehängte und Kâth. 6,16 wiederkehrende Vers (der vielleicht auf Brih. 4,4,2 beruht):

Hundert und eine sind des Herzens Adern. Von diesen leitet eine nach dem Haupte: Auf ihr steigt auf, wer zur Unsterblichkeit geht. Nach allen Seiten Ausgang sind die andern. Nach diesem Verse leitet nur eine Ader aufwärts zur Unsterblichkeit, während nach der vorhergehenden Prosa alle Adern mit den Sonnenstrahlen verbunden sind und somit zur Sonne hinleiten, wo dann erst die Scheidung stattfindet.

Alle spätern Stellen beruhen auf einer Kombination der beiden Theorien von den 72000 und den 101 Adern. So zählt Praçna 3,6 auf Grund derselben 101 Hauptadern, zu jeder von diesen 100 Zweigadern und zu jeder von diesen  $72\,000$  Nebenzweigadern, was in Summa 101+101 mal 100+101 mal 100 mal  $72\,000 = 727\,210\,201$  Adern ergibt, d. h. 72Koti's, 72 Laksha's und 10201, wie die Glosse (nach der Lesart der Ånandâçrama-Ausgabe) richtig herausrechnet. -Nach Maitr. 6,30 gehen unzählige weiße, nichtweiße, schwärzlichgelbe, dunkle, rotbraune und zartrote Strahlen vom Herzen aus, von denen einer zur Sonne, hundert zu den Götterwohnungen und die andern abwärts zur Werkwelt führen. -Kshurikâ 15-17 erwähnt die 72000 Adern, von denen 101 die vortrefflichsten seien: durch alle diese, welche um die 101ste, Sushumnâ genannte, Ader wie um ein Kissen herumgelagert sind, dringt der Yogin hindurch, indem er auf der Sushumná in Brahman geführt wird. — Ähnlich schildert Brahmavidyâ 11—12, wie der Om-Laut (d. h. der, welcher ihn meditiert) auf der sonnenhaften Kopfader emporsteigt und die 72 000 Adern und das Haupt durchbricht, um sich mit Brahman zu vereinigen. - Diese und andere Phantasien beruhen auf einer Verknüpfung der aus Brih. Up. angeführten Stellen mit dem erwähnten Verse Chând. 8,6,6 (= Kâth. 6,16).

Der Leib besteht nach der gewöhnlichen, auf Brih. 4,4,5 zurückgehenden Annahme aus den fünf Elementen (Garbha 1). Auch Chând. 6,5, wo nur drei Elemente (Nahrung, d. h. Erde, Wasser und Glut) angenommen werden, wird gezeigt, wie aus den gröbsten, mittleren und feinsten Teilen derselben der Leib und die psychischen Organe nach folgendem Schema entstehen:

Leib und Elemente.

|          | Gröbstes: | Mittleres:    | Feinstes: |
|----------|-----------|---------------|-----------|
| Nahrung: | Faeces    | ${f Fleisch}$ | Manas     |
| Wasser:  | Urin      | Blut          | Pràna     |
| Glut:    | Knochen   | Mark          | Rede.     |

Hierbei gehen, ähnlich wie bei der Milch, wenn sie zu Butter gequirlt wird, die Feinteile nach oben (Chând. 6,6). Als Beweis dafür, dafs das Manas aus Nahrung, der Prâṇa aus Wasser besteht, wird angeführt, dafs, wenn man sich der Nahrung enthält, hingegen Wasser trinkt, zwar das Leben (prâṇa) erhalten bleibt, aber das Gedächtnis (manas) schwindet (Chând. 6,7). Auch Brih. 4,2,3 erwähnt, dafs die individuelle Seele durch die Blutmasse im Herzen ernährt werde, und dafs sie darum "eine auserlesenere Nahrung habend" (pravivikta-âhâra-tara) sei, als das körperliche Selbst. Hierauf beruht die Lehre, dafs der wachende Âtman "Grobes geniefsend" (sthâlabhuj), hingegen der träumende "Auserlesenes geniefsend" (praviviktabhuj) sei (Mândûkya 3—4, anders verstanden Vedântasâra § 120).

Hunger und Durst.

Hunger und Durst, welche nach Ait. 1,2,5 als dämonische Mächte in dem Menschen ihren Standort nehmen, werden Chând. 6,8 etymologisierend daraus erklärt, daß beim Hunger (açanâyâ) die Wasser die gegessene Nahrung (zum Aufbau des Organismus) weggeführt haben (açitam nayante), während beim Durste (adanyâ) die Glut das getrunkene Wasser (gleichfalls zum Aufbau des Organismus) hinwegführt (adakam nayate). Indem so beim Hunger und Durste die Nahrung zu Wasser, das Wasser zu Glut wird, kehren dieselben nur zu der Wurzel, aus welcher sie nach Chând. 6,2 entsprungen sind, zurück.

Wachen, Traum, Tiefschlaf, Tod. Über die Zustände des Wachens, Träumens, Tiefschlafens und Todes wird in den nächstfolgenden Kapiteln zu handeln sein. Hier wollen wir nur noch von dem, was die Upanishad's über die Entstehung der Organismen (welche sämtlich wandernde Seelen sind) lehren, das Wichtigste zusammenstellen.

der Organismen. Die Organismen zerfallen nach ihrer Entstehung in vier Klassen, als Lebendgeborene, Eigeborene, Schweißsgeborene (Insekten und ähnliches) und Keimgeborene (Pflanzen). Diese, mit einigen Modifikationen im spätern Indien allgemein angenommene Einteilung (Manu 1,43—48. Mahâbh. 14,1136. 2543 usw.: vgl. für den Vedânta: Syst. d. Ved. S. 259, für das Sânkhyam: Garbe, Sânkhyaphilosophie S. 243, für den Nyâya: Colebrooke, misc. ess. I, p. 269 fg.) beruht nur auf folgenden

beiden Upanishadstellen: Chând. 6,3,1: "fürwahr, diese Wesen hier haben dreierlei Samen: aus dem Ei Geborenes, lebend Geborenes und aus dem Keim Geborenes". — Den Eindruck, später und vielleicht schon von dieser Stelle abhängig zu sein, macht Ait. 3,3, wo mit Hinzufügung einer vierten Klasse "Eigeborene, Mutterschofsgeborene. Schweißgeborene, Sprofsgeborene" aufgezählt werden.

Die Zeugung.

Entsprechend der Seelenwanderungslehre ist die Zeugung nicht ein erstmaliges Entstehen der Seele, sondern nur eine Rückkehr derselben vom Monde, wo sie die Frucht der Werke des früheren Daseins genossen hat. Nach dem großen Haupttexte der Seelenwanderungslehre (Chând, 5,10,5-6, Brih, 6,2,16) sind die Stationen, welche die vom Monde zurückkehrende Seele durchläuft: Äther, Wind, Rauch, Nebel, Wolke, Regen, Pflanzen, Same und Mutterleib. Hierauf beruht die Schilderang Mund. 2.1.5, und auch die Verse Kaush. 1.2 (Up. S. 25). in welchen die vom Monde zurückkehrende Seele ihren Durchgang durch den väterlichen und mütterlichen Leib berichtet, schliefsen sich diesen Vorstellungen an. Vielleicht läfst sich in ähnlichem Sinne die dunkle Stelle Prânâgnihotra-Up. 2 (Up. S. 615) erklären, nach welcher das Allsühnefeuer "mittels des Mondglanzes" die Zeugung bewirkt. (Anders Narayana in der Up. S. 615, Anm. 2 von uns mitgeteilten Glosse.) Der letzte Träger der aus dem Jenseits zu neuer Verkörperung herabsteigenden Seele ist der väterliche Same; er ist die Essenz des Menschen (Brih. 6,4,1), ist "die aus allen Gliedern zusammengebrachte Kraft" (Ait. 2.1: zu dem Ausdrucke sambhritam tejas vgl. Meghadûta Vers 43), ist die Fortpflanzung selbst (Brih. 6,1,6); sein Standort ist im Herzen (Brih. 3,9,22); als Wohnstätte desselben hat Prajapati das Weib erschaffen (Brih. 6,4,2); in dieses ergiefst der Mann sein eigenes Selbst und macht es dadurch geboren werden: "dann geht er ein in die Selbstwesenheit des Weibes, gleich als ein Glied von ihr; daher kommt es, dass er ihr keinen Schaden tut; sie aber, nachdem dieser sein Atman in sie gelangt ist, so pflegt sie ihn; weil sie ihn pflegt, darum ist sie zu pflegen" (Ait. 2,2-3). Hiernach ist es die Seele des Vaters, welche im Kinde wieder neu entsteht, während nach dem oben erwähnten Haupttexte

der Seelenwanderungslehre, Chând. 5,10,5—6, das Kind eine vom Monde zurückkehrende Seele ist, für welche mithin das väterliche Sperma sowie der Mutterschofs nur Durchgangsstationen sind. Mit keiner dieser beiden Anschauungen vereinbar ist der auf Yājñavalkya zurückgeführte Mythus Brih-1,4,3—4, welcher die Zeugung als das Verlangen der Wiedervereinigung zweier ursprünglich zusammengehöriger, durch Prajâpati als Mann und Weib auseinandergespaltener Hälften desselben Wesens erklärt. Dieser Mythus, sowie der analoge im platonischen Symposion, entfernt sich von der Wahrheit nur, sofern er in die Vergangenheit versetzt, was in der Zukunft liegt. Denn das aus Mann und Weib zur Vereinigung strebende Wesen ist eben das Kind, welches geboren werden will (Elemente der Metaphysik § 153).

Zeugung als religiose Pflicht.

Die Zeugung erscheint als religiöse Pflicht: Taitt. 1.9 wird sie neben dem Lernen und Lehren des Veda anhefohlen: oftmals (Chând, 3,17.5, 5,8-9. Brih, 6,2,13, 6,4.3) wird sie allegorisch als eine Opferhandlung beschrieben; Taitt. 1,11 wird dem aus der Lehre entlassenen Schüler eingeschärft: "nachdem du dem Lehrer die liebe Gabe überreicht hast, sorge, dafs der Faden deines Geschlechts nicht reifse": Mahan, 63.8: "wer im Leben den Faden der Nachkommenschaft richtig fortspinnt, der trägt dadurch seine Schulden an die Väter ab: denn eben das (Zeugen) ist eine Schuldabtragung". Durch den Sohn sichert man sich das Fortbestehen in der Menschenwelt (Brih. 1,5,16), er tritt ein für den Vater, die heiligen Werke zu vollbringen (Ait. 2,4), "und wenn von ihm irgend etwas in die Quere begangen worden, so wird sein Sohn das alles sühnen; daher der Name «Sohn» (putra, weil er pûranena trâyati pitaram, Çank.); durch den Sohn nämlich bestehet er fort in dieser Welt" (Brih. 1,5,17). Eine ausführliche Belehrung darüber, wie zu verfahren sei, um einen Sohn oder eine Tochter von bestimmter Beschaffenheit zu erzeugen, findet sich Brih, 6,4; dieses Kapitel bildet den Schlufs der Upanishad und somit wohl den Abschlufs der religiösen Belehrung, welche dem aus der Lehre scheidenden Schüler erteilt wird.

Verwerfung der Zeugung.

Im Gegensatze zu diesen, die Zeugung in den Kreis der religiösen Pflichten ziehenden, Anschauungen macht sich

allmählich eine asketische Tendenz geltend, welche die Zeugung verwirft. Brih. 1,4,17 werden die fünf natürlichen Ziele des menschlichen Strebens (Selbst, Weib, Kind, Reichtum, Werk) ersetzt durch fünf Erscheinungsformen des Atman (Manas, Rede, Odem, Auge-Ohr, Leib); Brih. 3,5,1 heifst es von den Brahmanen, welche den Atman erkannt haben, dafs sie von dem Verlangen nach Kindern, Besitz und Welt abstehen: ebenso Brih. 4,4,22, wo es vorher heifst: "Dieses wufsten die Altvordern, wenn sie nicht nach Nachkommenschaft begehrten und sprachen: «Wozu brauchen wir Nachkommen, wir, deren Seele diese Welt ist!»". Wenn diese Äußerungen dem Yâjñavalkya in den Mund gelegt werden, der doch selbst zwei Weiber hatte, so beweist dies nur wieder, wie so vieles andre, dafs Yàjnavalkya ein blofser Name ist, auf welchen die höchsten und edelsten Gedanken der Schule der Våjasanevin's übertragen wurden. Ob auch der Wunsch Chând, 8,14: "nicht möge ich, der Zierde Zier, eingehen in das Graue ohne Zähne. - das ohne Zähne, Graue, Schleimige", von einem neuen Eingehen in den Mutterschofs (wie der Scholiast will), oder nur als ein möglichst langes Bewahrtbleiben vor dem Greisenalter und seinen Beschwerden zu verstehen ist, mag dahingestellt bleiben. Von spätern Stellen nennen wir nur Mahân, 62,7. 11. 63,8, 13, wo die Entsagung höher gestellt wird als die Zeugung, und Praena 1.13. 15, wo das Prajapativratam, wofern es nicht bei Tage geübt wird, zwar gestattet bleibt, die Brahmanwelt aber nur denen verheifsen wird, "die sich kastei"n, in denen wahre Keuschheit festgewurzelt ist". Daß die spätern Sannyasa-Upanishad's dieses Geistes voll sind, bedarf keiner Ausführung; das Opfer an Prajapati, welches dem angehenden Sannyasin in ihnen Kanthagr. 4 (Up. S. 701) anbefohlen, hingegen Jâbâla 4 (Up. S. 709) widerraten wird, scheint eine symbolische Loskaufung von der Pflicht der Fortpflanzung zu bedeuten.

Die Dauer des Weilens im Mutterleibe wird Chând. 5,9,1 auf "zehn [Mond-] Monate, oder wie lange es ist" geschätzt. Eingehende Mitteilungen über die Entwicklung des Embryo gibt Garbha-Up. 2—4 (Up. S. 608 fg.): "Aus der Verbindung des Samens und des Blutes entwickelt sieh der Embryo. . . .

Embryo-

Aus der Paarung zur Zeit der Periode entsteht nach einer Nacht ein Knötchen, nach sieben Nächten eine Blase, innerhalb eines halben Monates ein Klumpen, innerhalb eines Monates wird er fest, nach zwei Monaten entsteht der Kopf, nach drei Monaten entstehen die Fufsteile, im vierten Monate Fußknöchel, Bauch und Hüften, im fünften das Rückgrat, im sechsten Mund, Nase, Augen, Ohren, im siebenten wird der Embryo mit der Seele (jiva) ausgestattet, im achten ist er in allen Stücken vollständig. - Beim Überwiegen des väterlichen Samens entsteht ein Mann, beim Überwiegen des mütterlichen Samens ein Weib, beim Gleichgewichte des Samens beider ein Zwitter; bei Benommenheit des Gemütes entstehen Blinde, Lahme, Bucklige und Zwerge. Geht der durch die beiderseitigen Winde eingeprefste Same entzwei, so wird auch der Körper zweifach, und es entstehen Zwillinge. - ... Im neunten Monat endlich ist er in allen Stücken und auch in der Erkenntnis vollständig; dann erinnert er sich [so lange er noch im Mutterleibe weilt, wie Vâmadeva, Ait. 2,4] an seine frühern Geburten und hat Erkenntnis seiner guten und bösen Werke; ... wenn er aber sodann, zu den Pforten der Geschlechtsteile gelangend, durch die Einzwängung geauält und, unter großen Schmerzen kaum geboren, mit dem Vaishnava-Winde [dem Winde der Außenwelt] in Berührung tritt, so kann er sich nicht mehr auf seine Geburten und Tode besinnen und hat keine Erkenntnis seiner guten und bösen Werke mehr." - Auf die verwandten Vorstellungen in der neueren, abendländischen Philosophie bezieht sich die Verspottung Voltaire's (lettre XIII sur les Anglais), welche auch auf den indischen Apriorismus ihre Anwendung findet: "je ne suis pas plus disposé que Locke à imaginer que, quelques semaines après ma conception, j'étais une âme fort savante. sachant alors mille choses que j'ai oubliées en naissant et ayant fort inutilement possédé dans l'utérus des connaissances qui m'ont échappé dès que j'ai pu en avoir besoin et que je n'ai iamais bien pu reprendre depuis".

### XIII. Die Zustände der Seele.

#### 1. Die vier Zustände.

Wie der "zur Leiblichkeit sich verkörpernde" (çarîratrâya wachen, dehin, Kath. 5,7) Atman räumlich als die Vielheit der Or- Traum, Tiefschlaf gane den Leib "bis in die Nagelspitzen hinein" erfüllt (Brih. 1.4.7), so durchläuft er in diesem seinem Individualstande zeitlich eine Reihe von Zuständen, in welchen sein wahres metaphysisches Wesen schrittweise immer deutlicher zutage tritt: diese sind: 1) das Wachen, 2) der Traumschlaf, 3) der Tiefschlaf (sushupti), d. h. der tiefe traumlose Schlaf, in welchem die Seele vorübergehend mit Brahman eins wird und eine dementsprechende, unüberbietbare Wonne genießt, und 4) der "vierte" (caturtha, turya, turiya), gewöhnlich Turiya genannte Zustand, in welchem jenes Aufhören der vielheitlichen Welt und Einswerden mit Brahman, auf welchem die Seligkeit des Tiefschlafes beruht, nicht wie in diesem unbewufst, sondern unter vollem Fortbestehen des Bewufstseins

Die Theorie von diesen vier Zuständen der Seele hat sich erst allmählich ausgebildet.

Zuerst mochten es wohl das Erlöschen des Bewufstseins Phanomen beim Einschlafen und seine Rückkehr beim Erwachen sein, welche das Nachdenken beschäftigten und solche Fragen aufgaben wie Brih. 2,1,16 (vgl. Kaush. 4,19): "Als dieser hier eingeschlafen war, wo war da jener aus Erkenntnis bestehende Geist (vijňánamayah parushah), und von wo ist er jetzt [beim Erwachenl hergekommen?" Dieses wundersame Phänomen des Schlafes erklärte man dann als ein vorübergehendes Eintauchen der Organe (Rede, Auge, Ohr, Manas) in den Prana. So in der schon oben (1, 1, S. 298) mitgeteilten Stelle Catap. Br. 10,3,3,6, und, fast wörtlich damit übereinstimmend, Châud. 4,3.3: "Denn wenn einer schläft, so geht in den Prana ein die Rede, in den Prâna das Auge, in den Prâna das Ohr, in den Prâna das Manas". Eine blofse Ausmalung dieser Erklärung des Schlafes (vielleicht mit Erinnerung an Brih. 4,3,19) ist Chând. 6,8,2: "Gleichwie ein Vogel, der an einen Faden

gebunden wurde, nach dieser und jener Seite fliegt, und, nachdem er anderweit einen Stützpunkt nicht gefunden, sich an der Bindungsstelle niederläfst, so auch, o Teurer, fliegt das Manas nach dieser und jener Seite, und, nachdem es anderweit einen Stützpunkt nicht gefunden, so läfst es sich in dem Prâna nieder, denn der Prâna, o Teurer, ist die Bindungsstelle des Manas". Von einer etwas andern Anschauung gehen die unmittelbar vorhergehenden Worte Chând. 6,8,1 aus: "Wenn es heifst, dafs der Mensch schlafe, dann ist er mit dem [vorher, Chând, 6,2 fg., geschilderten Seienden, o Teurer, zur Vereinigung gelangt. Zu sich selbst ist er eingegangen, darum sagt man von ihm «er schläft» (scapiti), denn zu sich selbst eingegangen (svam apîta) ist er."

Traumschlaf und

Alle diese Stellen enthalten noch keine Unterscheidung Tiefschlaf. zwischen Traumschlaf und Tiefschlaf. Eine solche findet sich zuerst Brih. 4,3,9-18. 19-33, sodann Brih. 2,1,18. 19 (Kaush. 4,20) und endlich Chând. 8,6,3. 8,10. 11—12 (vgl. 8,3,4). Diese Reihenfolge dürfte auch die historische sein. Brih. 4,3,9-33 ist die Scheidung noch nicht so streng durchgeführt wie Brih. 2,1,18—19, wo auch zuerst der (Brih. 4,3,9—33 noch fehlende) Name sushupta für den "Tiefschlafenden" auftritt, woraus sieh dann weiter sushuptam (seit Mând, 5) und sushupti (seit Kaivaly. 13. 17) für "Tiefschlaf" entwickelt hat. Am spätesten und schon von Brih. 4.3.9-33 abhängig scheinen die Ausführungen Chând. 8 zu sein; denn weun Chând. 8,3,4 (= 8,12,3) der Tiefschlaf (nicht wie Chând, 8,6,3 im Anschluß an Chând, 6,2,3. 6,8,6 als ein Einswerden mit dem tejas, sondern) als ein Eingehen in das höchste Licht und dadurch bedingtes Hervortreten in eigner Gestalt (param jyotir upasampadya sventi rûpena abhinishpadyate) geschildert wird, so könnte diese eigentümliche Vorstellung zwar auch auf Chând. 3,13,7 zurückgehen, aber uäher liegt es doch wohl, in ihr eine Rückerinnerung an den "aus Erkenntnis bestehenden, in dem Herzen innerlich leuchtenden Geist", Brih. 4,3,7, zu finden, welcher, wie dort weiter entwickelt wird, "vermöge seines eigenen Glanzes, seines eigenen Lichtes", in Wachen, Traum und Tiefschlaf "sieh selbst als Licht dient". - Und sieherlich sekundär ist es auch, wenn das Wort samprasåda, welches in der wohl schon interpolierten Stelle Brih. 4,3,15 (siehe unsere Anm. dort) noch die "Vollberuhigung" des Tiefschlafes bedeutet, Chând. 8.3,4. 8,12,3 geradezu für "die Seele im Tiefschlafe" gebraucht wird.

An diese ältern Stellen schliefst sich die kurze Notiz Ait. 1.3,12, wie auch die Ausführungen über Traumschlaf und Tiefschlaf Praçna 4 auf ihnen beruhen.

Neben Wachen, Träumen und Tiefschlafen erscheint als Der Turqua. vierter und höchster Zustand des Atman das Caturtham, Turyam. Turîyam (sc. sthânam) oder der Turîya (sc. âtmâ) zuerst Mând, 7 (gegen welches die, dem Nachtrage angehörigen, Stellen Maitr. 6,19. 7,11 wohl später sind), wo auch die drei ersten Zustände mit den mystischen Namen Vuicvânara, Taijasa, vaigennara, Prâjña bezeichnet werden. Hierbei heifst die wachende Seele Vaiçvânara, vielleicht weil (wie Heraklit, bei Plut., de superst. 3, sagt) im Wachen alle Menschen eine gemeinsame Welt haben, während im Traume jeder seine eigene hat; die träumende Taijasa, wohl weil dann der Atman nur sein eigenes Licht ist (svena bhâsâ, svena jyotishû prasvapiti, Brih. 4,3,9); die tiefschlafende Prûjna, weil im Tiefschlafe der Atman nach Brih. 4,3,21 mit dem prajña ûtman, d. h. dem Brahman, vorübergehend eins wird.

Der Besprechung der vier Zustände im einzelnen mag die Definition Definition vorangehen, welche Sarvopanishatsara 5-8 (Up. der vier Zustände nach S. 623) von ihnen gegeben wird:

Sarvop.

"Wenn man mit den von Manas anfangenden vierzehn Organen [Manas, Buddhi, Cittam, Ahankâra, Erkenntnissinne und Tatsinnel, welche nach außen sich entfalten und dabei von Gottheiten wie Aditya usw. unterstützt werden, die groben Objekte, wie Töne usw., wahrnimmt, so heifst dies das Wachen (jagarunam) des Atman."

"Wenn man, von den Eindrücken des Wachens befreit, mit nur vier Organen [Manas, Buddhi, Cittam, Ahankâra] und ohne daß Töne usw. vorhanden sind, auf jenen Eindrücken beruhende Töne usw. wahrnimmt, so heifst dies das Träumen (svapnam, hier als Neutrum) des Âtman."

"Wenn man infolge des Ruhens aller vierzehn Organe und des Aufhörens des Bewufstseins der besondern Objekte [ohne Bewufstsein ist], so heifst dies der Tiefschlaf (sushup-tum) des Atman,"

"Wenn, unter Wegfall der drei genannten Zustände, das dem Sein als Zuschauer gegenüberstehende Geistige nur noch selbst als eine von allem Sein befreite Unterschiedlosigkeit besteht, so heifst dieses Geistige das Turiyam (das Vierte)."

#### 2. Das Wachen.

Das Wachen, erklärt Månd. 3.

Mând. 3: "Der im Stande des Wachens befindliche, nach aufsen erkennende, siebengliedrige, neunzehnmündige, das Grobe geniefsende Vaiçvânara ist sein erstes Viertel". Der Åtman in dem ersten der vier Stadien, dem des Wachens, heifst "siebengliedrig", weil er als Vaiçrânara nach Chând. 5,18,2, woher dieser Name entnommen ist, aus Himmel, Sonne, Wind, Äther. Wasser, Erde und (Opfer-) Feuer besteht und dieses sein kosmisches Wesen mittels seines "neunzehnmündigen" (zehn Indriya's, fünf Prâṇa's, Manas, Buddhi, Ahankâra, Cittam) psychischen Wesens erkennt. So geniefst er die Welt der "groben" Objekte; zur Erläuterung mag Kaivalya 12 dienen:

Wenn seine Seele blind ist durch die Mâyâ, Bewohnt den Leib er und betreibt die Werke; Durch Weiber, Speise, Trank und viel Genüsse Erlangt er Sättigung im Stand des Wachens.

Verwandtschaft des Wachens mit dem Traume. Wie schon diese Stellen andeuten, ist es nur sein eignes Wesen, welches der Vaiçvânara beim Wachen als die Welt der groben Objekte aus sich heraussetzt und geniefst. Hierauf beruht die Verwandtschaft des Wachens mit dem Traume, welche schon Ait. 1,3,12 dadurch angedeutet wird, daß dem Âtman "drei Traumstände" (trayah svapnah) zugeschrieben werden, unter denen nach den Kommentatoren Wachen, Traum und Tiefschlaf zu verstehen sind. Auch das Wachen ist ein Traumstand, weil in ihm, wie Çankara zu dieser Stelle bemerkt, "ein Wachen des wirklichen eignen Selbstes nicht statthat und man eine unwirkliche Realität, ähnlich wie im Traume, anschaut". (Über andere Äußerungen Çankara's in diesem Sinne vgl. Syst. d. Ved. S. 297. 299. 372.) Diese Verwandt-

schaft des Wachens mit dem Traume wird besonders eingehend von Gaudapâda in der Mândûkyakârikâ behandelt: wie der Traum, so ist auch das Wachen, da es uns eine vielheitliche Welt vorspiegelt, eine Täuschung (2,5. 3,29); die Wahrnehmungen des Wachens haben, ebenso wie die des Traumes, ihren Grund nur in uns (4.37) und bestehen nirgendwo anders als im Geiste des Wachenden (4,66); und wie die Realität des Traumes durch das Aufwachen widerlegt wird, so wird umgekehrt auch die Realität des Wachens widerlegt dadurch, daß sie im Traum aufhört (2.7. 4.32). — Denselben Gedanken dürfen wir vielleicht schon Brih. 4,3,7 finden, wo zunächst das Erkennen und Sichbewegen des Atman für nur scheinbar erklärt und dann als Grund dafür angegeben wird, dafs der Atman im Traume die wesenlosen Erscheinungen des Wachens übersteige: "es ist, als ob er sänne, es ist, als ob er umherschweifte: denn (sa hi, wofür die Mâdhy, sadhih lesen) wenn er Schlaf geworden ist, so übersteigt er diese Welt, die Gestalten des Todes". Wie ein Fisch zwischen zwei Ufern dahinstreicht, ohne sie zu berühren, so der Atman zwischen den Zuständen des Wachens und Träumens (Brih. 4,3,18); vom Wachen eilt er zum Träumen und von diesem wieder "zurück zum Zustande des Wachens; und alles, was er in diesem schaut, davon wird er nicht berührt; denn diesem Geiste haftet nichts an" (Brih. 4,3,16).

#### 3. Der Traumschlaf.

Die Hauptstelle, von der, wie sich wahrscheinlich machen ber Traum, läfst, alle andern abhängen, ist Brih. 4.3,9—14:

"Wenn er nun einschläft, dann entnimmt er aus dieser allenthaltenden Welt das Bauholz, fällt es selbst und baut es selber auf, vermöge seines eigenen Glanzes, seines eigenen Lichtes; — wenn er so schläft, dann dient dieser Geist sich selbst als Licht. Daselbst sind nicht Wagen, nicht Gespanne, nicht Strafsen, sondern Wagen, Gespanne und Strafsen schafft er sich: daselbst ist nicht Wonne, Freude und Lust, sondern Wonne, Freude und Lust schafft er sich; daselbst sind nicht Brunnen, Teiche und Flüsse, sondern Brunnen, Teiche und

Flüsse schafft er sich, — denn er ist der Schöpfer. Darüber sind diese Verse:

Abwerfend was des Leibes ist im Schlafe, Schaut schlaflos er die schlafenden Organe; Ihr Licht entlehnend kehrt zum Ort dann wieder Der gold'ge Geist, der ein'ge Wandervogel.

Das niedre Nest läfst er vom Leben hüten Und schwingt unsterblich aus dem Nest empor sich, Unsterblich schweift er, wo es ihm beliebet, Der gold'ge Geist, der ein'ge Wandervogel.

Im Traumesstande schweift er auf und nieder Und schafft als Gott sich vielerlei Gestalten, Bald gleichsam wohlgemut mit Franen scherzend, Bald wieder gleichsam Schreckliches erschauend.

> Nur seinen Spielplatz hier sieht man, Nicht sieht ihn selber irgendwer.

Darum heifst es: man soll ihn nicht jählings wecken, denn schwer ist einer zu heilen, zu welchem er sich nicht zurücktindet. — Darum sagt man auch: der [Schlaf] ist für ihn nur eine Stätte des Wachens, denn was er im Wachen sieht, dasselbige siehet er auch im Schlafe. — So also dient daselbst dieser Geist sich selbst als Licht."

In dieser Stelle laufen, in poetischer Darstellung, zwei Auffassungsweisen des Traumes durch einander: nach der einen bleibt der Geist wo er ist und schafft aus sich selbst heraus "vermöge seines eigenen Glanzes, seines eigenen Lichtes" aus den Materialien des Wachens eine neue Welt der Gestalten, — nach der andern verläfst der Geist im Traume den Leib und "schweift, wo es ihm beliebet", wobei er dann mitunter den Rückweg zu seinem Leibe nur schwer findet.

Abhängig von obiger Stelle ist Brib. 2.1,18.

Diese beiden, nur auf der dichterischen Darstellung beruhenden und nicht eigentlich differierenden Auffassungen werden Brih. 2,1,18 ernst genommen und mit einander dahin verbunden, daß der Träumende zwar umherschweift, jedoch nur innerhalb des eignen Leibes: "Wo er dann im Traume wandelt, das sind seine Welten: dann ist er gleichsam ein großer König oder gleichsam ein großer Brahmane, oder er

gehet gleichsam ein in Hohes und Niederes (uccavacam nigacchati, nach Brih. 4,3,13 uccavacam îyamanah). Und gleichwie ein großer König seine Untergebenen mit sich nimmt und in seinem Lande nach Belieben umherzieht (Reminiszenz an Brih. 4,3,37-38), also nimmt er jene Lebensgeister mit sich und ziehet in seinem Leibe nach Belieben umher." Diese wunderliche, auf keine Naturanschauung gestützte Theorie von einem Umherziehen im Leibe beim Traume erklärt sich als ein Versuch, die verschiedenen Anschauungen der oben angeführten Grundstelle zu vermitteln. Auch der Vergleich mit dem großen Könige und großen Brahmanen scheint aus der Brih. Übergang des Traumes 4,3,20 folgenden Stelle geschöpft zu sein, welche den Über- in den Tiefgang vom träumenden Bewufstsein, dies und jenes zu sein, Brih. 4.3,20. zum Bewufstsein des Tiefschlafes, alles zu sein, in folgender Weise schildert: "Wenn es nun [im Traume] ist, als wenn man ihn tötete, als wenn man ihn schünde, als wenn ein Elefant ihn bedrängte (vicchâyayati), als wenn er in eine Grube stürzte. — alles was er im Wachen fürchtet, das hält er daselbst in seinem Nichtwissen für wirklich, — oder aber wenn es ist, als wäre er ein Gott, als wäre er ein König --, wenn er sich bewufst wird, «ich allein bin dieses Weltall», - das ist seine höchste Stätte", - nämlich, wie das Folgende schildert, die des Tiefschlafes, in der man sich eins mit dem Weltall, d.h. dem Brahman, erkennf und daher ohne gegenüberstehende Objekte und mithin ohne individuelles Bewußstsein ist (Brih. 4.3,21 fg.). Wenn es Chând. 8,10,2 vom Träumenden heißt: Hiervon ab-"aber es ist doch, als wenn er getötet würde, es ist doch, als wenn sie ihn bedrängten (vicchâyayanti), als wenn er Unliebes erführe, und es ist, als wenn er weinte", so liegt die Verwandtschaft mit der angeführten Stelle Brih. 4,3,20 auf der Hand. Das sinnlose vicchâdayanti Chând. 8,10,2 wurde von M. Müller (dem Böhtlingk und ich hierin folgten) verändert in vicchâyayanti. Eine fast unumgängliche Konsequenz dieser Änderung ist, bei der großen Seltenheit dieses Ausdrucks, die Annahme, daß Chând. 8,10,2 von Brih. 4,3,20 abhängig ist, - denn der umgekehrte Fall oder auch eine Interpolation von Brih. 4,3,20 aus Chând. 8,10,2 (woran wir Upanishad's

hängig Chand. 8,10,2.

S. 464. 470 noch dachten) hat bei dem ganzen Charakter beider Stellen wenig Wahrscheinlichkeit.

Ebenso Praçna 4,5.

Sicher abhängig von Brih. 4.3 ist Praena 4.5, wo, nachdem geschildert worden, wie beim Schlafe das Manas die zehn Indriva's in sich hereingezogen, so dafs nur die Prânafeuer in der Leibesstadt wachen, der Traum wie folgt beschrieben wird: "Alsdann geniefst jener Gott [nämlich das Manas] Grofsheit, sofern er das hier und da Gesehene nochmals sieht. die hier und da gehörte Sache nochmals hört, das immitten der Orte und Gegenden einzeln Wahrgenommene wieder und wieder einzeln wahrnimmt: Gesehenes und Nichtgesehenes, Gehörtes und Nichtgehörtes, Wahrgenommenes und Nichtwahrgenommenes, das Ganze schaut er, als der Ganze schaut er (sarvam paçyati, sarvah paçyati)". Namentlich die letzten Worte, verglichen mit Brih. 4,3,20 (aham eva idam sarvo 'smi, iti manuate), machen die Abhängigkeit von dieser Stelle wohl unzweifelhaft.

Spätere Stellen.

Von spätern Stellen führen wir nur Mând. 4 an, wo es nach der oben mitgeteilten Erklärung des Wachens in Parallele damit vom Träumen heifst: "Der im Stande des Träumens befindliche, nach innen erkennende, siebengliedrige, neunzehnmündige, das Auserlesene geniefsende Taijasa ist sein zweites Viertel". Die Ausdrücke "siebengliedrig", "neunzehnmündig" werden erklärt wie oben beim Wachen; "das Auserlesene geniefsend" (praviviktabhuj) heifst die Traumseele ohne Zweifel mit Bezug auf B.ih. 4,2,3, wo es von der individuellen Seele heifst, dafs sie, im Gegensatze zum Leibe, "eine auserlesenere Nahrung habend" (pravivikta-âhâratara) sei.

Eine Besprechung der Illusion des Traumes, zur Erläuterung der Illusion des Wachens, bietet Gaudapâda 2,1 fg. 4,33 fg. (Up. S 583, 597), wo schon dieselben Gedanken auftreten, die später seines Schülers Schüler, Cankara, weiter ausgeführt hat (System d. Ved. S. 371).

#### 4. Der Tiefschlaf.

Übergang vom Traumden Tief-

In den Tiefschlaf geht der Traumschlaf über, wenn, mitcom Traum-schlafe in tels eines stärkeren Anlaufes auf die andre Welt zu (Brih. 4,3,9), das träumende Bewufstsein, dies oder jenes, ein Gott,

ein König usw. zu sein, übergeht, wie es Brih. 4,3,20 schildert, in das Bewufstsein, das Weltganze zu sein, welches, da ihm keine Objekte mehr gegenüberstehen, kein Bewufstsein mehr in empirischem Sinne, sondern eine vorübergehende Einswerdung mit dem prajna atman, dem ewigen Subjekte des Erkennens, dem Brahman, ist. Diese Gedanken werden ausgeführt in dem wichtigsten und wohl auch ältesten Texte, der vom Tiefschlaf handelt, Brih. 4,3,19—33: "Aber gleichwie dort Der Tiefschlaf nach im Luftraume ein Falke oder ein Adler, nachdem er umhergeflogen ist, ermüdet seine Fittiche zusammenfaltet und sich zur Niederkauerung begibt, also auch eilt der Geist zu jenem Zustande, wo er, eingeschlafen, keine Begierde mehr empfindet und kein Traumbild schaut". Weiter heifst es, nach einem Hinweis auf die Adern Hitah, in denen nach Brih. 2,1,19 usw. die Seele im Tiefschlafe ruht, und nach der Schilderung des Überganges vom Traume in den Tiefschlaf: "Das ist die Wesensform desselben, in der er über das Verlangen erhaben, vom Übel frei und ohne Furcht ist. Denn so wie einer, von einem geliebten Weibe umschlungen, kein Bewufstsein hat von dem, was außen oder innen ist, so auch hat der Geist, von dem erkenntnisartigen Selbste (prajnena atmana, d. i. dem Brahman) umschlungen, kein Bewufstsein von dem, was außen oder innen ist. Das ist die Wesensform desselben, in der er gestillten Verlangens, selbst sein Verlangen, ohne Verlangen ist und von Kummer geschieden. Dann ist der Vater nicht Vater und die Mutter nicht Mutter, die Welten sind nicht Welten, die Götter nicht Götter" usw., alle Gegensätze sind in dem Ewigen, Einen ausgelöscht, "dann ist Unberührtheit vom Guten und Unberührtheit vom Bösen, dann hat er überwunden alle Oualen seines Herzens. - Wenn er dann nicht sieht, so ist er doch sehend, obschon er nicht sieht: denn für den Sehenden ist keine Unterbrechung des Sehens, weil er unvergänglich ist; aber es ist kein Zweites außer ihm, kein andres, von ihm verschiedenes, das er sehen könnte". In diesem Fortbestehen als reines, objektloses Subjekt des Erkennens, welches im Tiefschlafe eintritt, besteht die Wonne dieses Zustandes, wie weiterhin in einer schon früher (S. 130) besprochenen Ausführung entwickelt wird. —

danken werden resümiert Brih. 2,1,19.

Diese Ge- Als eine kurze Zusammenfassung der Gedanken dieses Abschnittes dürfen wir wohl Brih. 2,1,19 betrachten: "Aber wenn er im Tiefschlafe ist, wenn er sich keines Dinges bewußt ist, dann sind da die Hitâh genannten Adern, deren sich zweiundsiebzigtausend vom Herzen aus in dem Perikardium verbreiten; in diese schlüpft er hinein und ruht in dem Perikardium; und wie ein Jüngling oder ein großer König oder ein großer Brahmane, ein Übermaß von Wonne (atighnim anandasya, dieser Ausdruck fasst die Betrachtungen Brih. 4.3,33 zusammen, oben S. 129 fg.) geniefsend, ruht, also ruht dann auch er".

Nach Kaush.

Die Einswerdung mit dem Prâna (der mit dem Prajnââtman gleichgesetzt wird) ist das Wesen des Tiefschlafes auch nach Kaush. 3,3: "Wenn ein Mensch so eingeschlafen ist, daß er kein Traumbild schaut, dann ist er eben in diesem Prâna zur Einheit geworden; dann geht in ihn die Rede mit allen Namen ein, das Auge mit allen Gestalten ein, das Ohr mit allen Tönen ein, das Manas mit allen Gedanken ein". Eine Kombination der beiden zuletzt zitierten Stellen ist Kaush. 4.19--20.

> Auch die Stellen der Chând. Up. über den Tiefschlaf machen durchweg den Eindruck, sekundärer Art zu sein. Wir führen sie an, indem wir auf die möglicherweise als Vorbild benutzten Stellen in Parenthese hinweisen.

Nach Chând.

Chând. 8,6,3: "Wenn nun einer so eingeschlafen ist ganz 8,6,3, 8,11,1 und gar und völlig zur Ruhe gekommen, daß er kein Traumbild erkennt, dann ist er hineingeschlüpft in diese Adern (Brih. 2.1.19: «in diese schlüpft er hinein»); darum rühret ihn kein Übel an (Brih. 4.3.22: «dann ist Unberührtheit vom Guten und Unberührtheit vom Bösen»), denn mit der Glut (Chând. 6,2,3. 6,8,6) ist er dann eins geworden". Chând. 8,11,1: "Wenn einer so eingeschlafen ist ganz und gar und völlig zur Ruhe gekommen, daß er kein Traumbild erkennt, das ist das Selbst, so sprach er, das ist das Unsterbliche, das Furchtlose, das ist das Brahman". Hierauf die Einwendung: "In Vernichtung ist er dann eingegangen; hierin kann ich nichts Tröstliches erblieken" (vgl. die Einwendung der Maitreyî, Brih. 2,4,13: «damit, o Herr, hast du mich verwirrt, dass du sagst, nach dem Tode sei kein Bewufstsein»), worauf mit dem Hinweis

auf Wind und Wolke, Blitz und Donner entgegnet wird, welche aus dem latenten Zustande hervortreten und dadurch ihre wahre Wesenheit offenbaren: "so auch erhebt sich diese Vollberuhigung (samprasâda, Brih. 4,3,15 «der Tiefschlaf», hier und Chând. 8,3,4 «die Seele im Tiefschlafe», vgl. Brih. 4,3,7 sa hi svapno bhûtvâ) aus diesem Leibe (Brih. 4,3,11: «abwerfend was des Leibes ist im Schlafe»), gehet ein in das höchste Licht und tritt dadurch hervor in eigner Gestalt (Brih. 4,3,9: «wenn er so schläft, dann dient dieser Geist sich selbst als Licht»): das ist der höchste Geist, der dort umherwandelt (Brih. 4.3.12: «unsterblich schweift er, wo es ihm beliebet»). indem er scherzt und spielt und sich ergötzt, sei es mit Weibern (Brih. 4.3.13: «bald gleichsam wohlgemut mit Frauen scherzend») oder mit Wagen (Brih. 4,3,10) oder mit Freunden, und nicht zurückdenkt an dieses Anhängsel von Leib, an welches der Prâna angespannt ist wie ein Zugtier an den Karren (Brih. 4.3.35: «wie nun ein Wagen, wenn er schwer beladen ist, knarrend geht»)". Auf einem Mißsverständnis der Verse Brih. 4,3,11-14 scheint es zu beruhen, wenn hier, wie schon Brih. 4,3,15, dem Tiefschlafé beigelegt wird, was nur dem Traumschlafe zukommt. - Als ein Einswerden mit der Glut (tejas) wird der Tiefschlaf, wie Chând. 8,6,3, auch aufgefafst Praçna 4,6: "Aber wenn er von der Glut überwältigt ist, dann schaut jener Gott keine Träume, und dann herrscht in diesem Leibe jene Lust".

Nach Praçna 4,6.

> Nach Maṇḍ. 5.

Ganz aus Reminiszenzen zusammengestoppelt ist endlich die Schilderung des Tiefschlafes Mâṇḍ. 5: "Der Zustand, wo er, eingeschlafen, keine Begierde mehr empfindet und kein Traumbild schaut (Bṛih. 4,3,19), ist der Tiefschlaf. Der im Stande des Tiefschlafes befindliche, einsgewordene (Bṛih. 4,4,2), durch und durch ganz aus Erkenntnis bestehende (Bṛih. 4,5,13), aus Wonne bestehende (Taitt. 2,5), die Wonne geniefsende, das Bewufstsein als Mund habende Prājūa (Bṛih. 4,3,21. 35) ist sein driftes Viertel. Er ist der Herr des Alls (Bṛih. 4,4,22), er ist der Allwissende (Muṇḍ. 1,1,9), er ist der innere Lenker (Bṛih. 3,7), er ist die Wiege des Weltalls (Muṇḍ. 1,1,6), denn er ist Schöpfung und Vergang (Kâṭh. 6,11) der Wesen".

### 5. Der Turiya.

Noch nicht in den ältern Upanishad's.

Wachen, Traumschlaf und Tiefschlaf sind die drei Zustände des Åtman, welche allein in den ältern Upanishad's vorkommen; nach ihnen wird im Tiefschlafe die völlige Einswerdung mit Brahman und damit das Höchsterreichbare erreicht: Brih. 4,3,32: "Dieses ist sein höchstes Ziel, dieses ist sein höchstes Glück, dieses ist seine höchste Welt, dieses ist seine höchste Wonne". Diese vom Tiefschlafe gesagten Worte schliefsen den Gedanken an einen noch höheren Zustand aus.

Der Yoga,

Erst später, mit dem Aufkommen der Yogapraxis, lernte man im Yoga einen Zustand der Seele kennen, der noch höher steht als der Tiefschlaf, sofern die Einswerdung mit Brahman und die damit verbundene höchste Wonne, welche im Tiefschlafe ohne Fortdauer des individuellen, die Erinnerung daran auch nach dem Erwachen bewahrenden, Bewufstseins eintritt, im Yoga unter vollem Fortbestehen des wachenden, individuellen Bewufstseins sich verwirklicht. Den Yoga, in seinem Unterschiede vom Tiefschlafe, schildert sehr klar Gaudapåda Måndûkya-K. 3,33 fg.:

Als ewig wandellos Wissen, Vom Gewufsten verschieden nicht, Das Brahman wird gewufst allzeit, — Vom Ew'gen Ew'ges wird gewufst.

Dieser Vorgang besteht darin,
Dafs zwangweis alle Regungen
Des Geistes unterdrückt werden, —
Anders ist es im tiefen Schlaf.

Der Geist erlischt im Tiefschlafe, Nicht erlischt er, wenn unterdrückt, Sondern Brahman, das furchtlose, Wird er, ganz nur Erkenntnislicht.

Diese durch den Yoga bewerkstelligte, bei vollem Wachen eintretende Unterdrückung des Bewufstseins der Objekte und Einswerdung mit dem ewigen Subjekte des Erkennens bezeichnete man neben Wachen. Träumen und Tiefschlafen als Der Turiya. den "vierten" Zustand des Âtman, caturtha (Mând. 7) oder, mit der altvedischen und daher mehr feierlichen Form für caturtha, als Turina (auch Turna), wobei sowohl "der Turina" (sc. âtmâ) als auch "das Turiyam" (sc. sthânam) gesagt wurde. Da dieser Zustand der Sache nach mit der Yogapraxis zusammenfällt, so werden wir ihn bei Betrachtung dieser in einem spätern Zusammenhange näher kennen lernen und wollen hier nur die Stellen namhaft machen, in denen die Lehre vom Turîva zuerst auftritt. Vorbereitet ist dieselbe ohne Zweifel durch die alte Theorie von den vier Füßen des Brahman als Gâyatrî (Chând, 3,12, 3,18, 4,5-8, Brih, 5,14, wo auch schon der Ausdruck turiya erscheint), aber die ältesten Stellen, in welchen der Turîya als besonderer, vierter Zustand des Âtman proklamiert wird, sind erst Mând. 7 und Maitr. 6.19. 7.11. Hierbei dürften die Stellen aus der Maitr. Up. (Nachtrag) die späteren sein, da sie den Turîya-Zustand bereits als bekannt voraussetzen, was Mând. 7 nicht der Fall ist, wo auch noch Turîya als Terminus fehlt und dafür einfach caturtha gesagt wird. Die von Spätern vielbenutzte Stelle Mând. 7 lautet:

Nach Mànd. 7.

"Nicht nach innen erkennend und nicht nach außen erkennend, noch nach beiden Seiten erkennend, auch nicht durch und durch aus Erkenntnis bestehend, weder bewußt noch unbewußt, — unsichtbar, unbetastbar, ungreifbar, uncharakterisierbar, undenkbar, unbezeichenbar, nur in der Gewißheit des eignen Selbstes gegründet, die ganze Weltausbreitung auslöschend, beruhigt, selig, zweitlos, — das ist das vierte (caturtha) Viertel, das ist der Åtman, den soll man erkennen".

Die beste Auslegung geben die zugehörigen Strophen des Gaudapâda 1,12—16:

Nicht der Wahrheit noch Unwahrheit, Nicht seiner selbst noch anderer Ist irgend sich bewufst *Prájña* (der Tiefschlaf), Ewig alles der Vierte (turya) schaut.

Im Nichterkennen der Vielheit Sind der *Prájña* und Vierte gleich; Doch *Prájña* liegt im Keimschlummer, Der Vierte keinen Schlummer kennt.

Traum und Schlaf sind der zwei ersten, Traumloser Schlaf des *Prâjña* ist, Weder Träumen noch auch Schlafen Schreibt dem Vierten zu, wer ihn kennt.

Der Träumende erkennt irrig, Gar nicht erkennt der Schlafende; Beide irren, wo das schwindet, Da wird der vierte Stand erreicht.

In anfanglosem Weltblendwerk Schläft die Seele; wenn sie erwacht, Dann wacht in ihr das zweitlose Schlaf- und traum-lose Ewige.

Nach Maitr. 6,19. 7,11.

Diese Theorie vom *Turîya* als bekannt voraussetzend, fordert Maitr. 6,19 bei Schilderung des Yoga dazu auf, "die *Prâna* genannte individuelle Seele in dem, was *Turyam* genannt wird, niederzuhalten", und verteilt 7,11 die vier Zustände des Âtman auf die vier Füfse des *Purusha* (deren einen alle Wesen bilden, während drei unsterblich im Himmel sind, Rigv. 10,90,3, oben I, r, S. 156) derart, daß Wachen, Traum und Tiefschlaf den einen, hingegen der *Turîya* die drei andern Füfse des Brahman bildet:

Der im Auge und der im Traum, Der im Tiefschlaf und der zuhöchst, Das sind seine vier Abarten, Doch am größten der vierte ist.

Ein Viertel Brahman's in Dreien, In dem letzten drei Viertel sind. Zu schmecken Wahrheit und Täuschung, Ward zweiheitlich das große Selbst.

Spätere Stellen. Von spätern Stellen über den Turiya (vgl. Brahma-Up. 2. Sarvopanishats. 8. Hańsa-Up. 8) wollen wir nur an die Ausführungen Nṛisinhottaratâp. Up. 2 und 8 erinnern, wo mit weiterer Zuspitzung des Begriffes auch an dem Turiya noch

vier Grade als ota, anujūâtri, anujũâ und avikalpa (weltdurchwaltend, geistdurchleuchtend, Geistigkeit, Indifferenz) unterschieden werden, von denen die drei ersten immer noch mit "Tiefschlaf, Traum und bloßer Täuschung" behaftet sind, und nur avikalpa, die völlige Auslöschung aller Unterschiede, von jedem Weltgeschmack gereinigt, als turiya-turiya, "der Vierte des Vierten", absolut reines Denken ist.

Des Systems der Upanishad's vierter Teil:

# Eschatologie

oder die Lehre von der Seelenwanderung und Erlösung sowie von dem Wege zu ihr (praktische Philosophie).

## XIV. Die Seelenwanderung.

## 1. Philosophische Bedeutung der Seelenwanderungslehre.

Praktische Bedeutung wanderungsglaubens in Indien.

Was wird aus dem Menschen nach dem Tode? — Diese des Seelen- Frage führt uns zu dem, wenn nicht bedeutendsten, so doch jedenfalls originellsten und einflußreichsten Dogma der indischen Weltanschauung, zur Lehre von der Seelenwanderung, welche von den Zeiten der Upanishad's bis auf die Gegenwart in dem Vorstellungskreise der Inder eine dominierende Stellung eingenommen hat und noch jetzt von der größten praktischen Wirkung ist.\* - Der Mensch, so etwa äußert sich Çankara (zu Brahmasûtra 2,1,34 und öfter), ist wie eine Pflanze: wie diese entsteht er, entwickelt sich und geht schliefslich wieder zugrunde. Aber nicht vollständig; sondern wie

<sup>\*</sup> In Jaypur besuchte mich (Dezember 1892) mit andern ein alter, kaum bekleideter Pandit, welcher tastend seinen Weg zu mir fand; man bedeutete mich, dass er vollständig blind sei. Nicht wissend, dass ihm die Blindheit angeboren war, fragte ich teilnehmend, durch welchen Unglücksfall er sich sein Gebrechen zugezogen habe? Sofort und ohne dadurch irgendwie in seiner guten Laune beeinträchtigt zu werden, war er mit der Antwort bei der Hand: kenacid aparâdhena pûrvasmin janmani kritena "durch irgendein in einer früheren Geburt begangenes Vergehen".

von der Pflanze der Same übrig bleibt, so bleiben auch beim Tode des Menschen seine Werke als ein Same bestehen. welcher, aufs neue in das Reich des Nichtwissens ausgesät, genau entsprechend seiner Beschaffenheit, ein neues Dasein hervorbringt. Jeder Lebenslauf ist einerseits mit allen seinen Taten und Leiden die unausbleibliche Folge der Werke einer früheren Geburt, und bedingt anderseits, durch die in ihm begangenen Werke, ein nächstfolgendes Leben. In dieser Überzeugung liegt nicht nur ein wirksamer Trost in den Leiden des Daseins, welche sämtlich als selbstverschuldete erscheinen, sondern auch ein kräftiger Sporn zum sittlichen Wohlverhalten, und zahlreich sind die Beispiele aus der epischen und dramatischen Poesie der Inder, in denen ein Leidender die Frage aufwirft: was mag ich in einer früheren Geburt verbrochen haben? und sogleich daran die Reflexion knüpft: ich will doch nicht wieder sündigen und so schweres Leid über mich in einem künftigen Lebenslaufe bringen.

Diese Vorstellung, so mythisch sie ist, enthält doch einen Kern philo-Kern philosophischer Wahrheit, nur daß derselbe schwer zu Wahrheit. entwickeln ist. Denn eigentlich ist die ganze Frage: was wird aus uns nach dem Tode? eine unstatthafte, und könnte uns jemand darauf die volle und richtige Antwort geben, so würden wir diese Antwort gar nicht verstehen. würde eine Anschauung der Dinge ohne Raum, Zeit und Kausalität voraussetzen, an welche als Anschauungsformen unser Erkennen für immer gebunden ist. Entschließen wir uns aber, der Wahrheit Gewalt anzutun und das Raumlose räumlich, das Zeitlose zeitlich, das Kausalitätlose unter dem Gesichtspunkte der Kausalität aufzufassen, so lassen sich auf die Frage: was wird mit uns nach dem Tode? (die schon falsch gestellt ist, weil sie die Form der Zeitlichkeit hereinzieht) drei Antworten geben, indem wir nur die Wahl haben zwischen 1) Vernichtung, 2) ewiger Vergeltung in Himmel und Drei Mög-lichkeiten Hölle und 3) Seelenwanderung. Gegen die erste Annahme sträubt sich nicht nur der Egoismus, sondern eine uns einwohnende, tiefer als alle Erkenntnis wurzelnde Gewißheit unserer metaphysischen, keinem Entstehen und Vergehen unterworfenen Wesenheit; die zweite Annahme, welche für ein so

nach dem

kurzes, irrsames und allen Zufälligkeiten der Erziehung und Lebenserfahrung unterworfenes Dasein ewigen Lohn oder ewige Strafe in Aussicht stellt, richtet sich schon durch das unerhörte Mifsverhältnis, in dem hier Ursache und Wirkung zu einander stehen, und so bleibt, für die empirische (streng genommen unstatthafte) Erwägung des Problems nur die dritte Annahme übrig, daß unser Dasein nach dem Tode in andern Formen, andern räumlichen und zeitlichen Verhältnissen seine Fortsetzung findet, also in gewissem Sinne eine Seelenwanderung, und auch der bekannte Beweis Kants, welcher die Unsterblichkeit auf die nur in unendlichem Annäherungsprozefs erreichbare Verwirklichung des uns eingeborenen Sittengesetzes gründet, würde nicht für eine Unsterblichkeit im herkömmlichen Sinne, sondern für die Seelenwanderung sprechen.

Die Wahr-heit im Gewande des Mythus.

Sonach ist die Seelenwanderungslehre zwar nicht die strenge philosophische Wahrheit, jedoch ein Mythus, welcher eine für uns unfafsbar bleibende Wahrheit vertritt und daher ein schätzbares Surrogat derselben ist. Könnten wir von ihm das intellektuelle Schema von Raum, Zeit und Kausalität in Abzug bringen, so würden wir die volle Wahrheit haben: wir würden dann einsehen, dass die unaufhörliche Wiederkehr der Seele nicht in Zukunft und in andern Räumen, sondern schon hier und in der Gegenwart sich verwirklicht, daß aber dieses Hier allgegenwärtig und diese Gegenwart eine ewige ist.

Diese Anschauungen stimmen im wesentlichen überein mit denen des spätern Vedânta, welcher den Glauben an die Seelenwanderung festhält, jedoch nur für die exoterische Anschauung der aparâ viduâ; für die esoterische, parâ viduâ, kommt mit der Realität der Welt auch die Realität der Seelenwanderung in Wegfall.

eines Mifsverständnisses.

Wir wollen jetzt versuchen, die Genesis dieses merkwürdigen Dogmas an der Hand der vedischen Texte zu ver-Verhütung folgen. Vorher aber müssen wir noch einem Mifsverständnisse vorbeugen. Wenn es gelegentlich von den Vätern heifst, dass sie "einherziehen, das Aussehen von Vögeln annehmend", oder wenn die Seele der sterbenden buddhistischen Mutter in ein Schakalweibehen eingeht, um ihren reisenden Sohn vor dem unheilvollen Walde zu warnen, wenn die Toten in ein die

Grabesstätte der Gebeine umschwirrendes Insekt fahren, wenn die Väter zu den Wurzeln der Pflanzen hinschlüpfen (Oldenberg, Religion des Veda, S. 563. 581. 582), so sind dies populäre Vorstellungen, welche mit dem Hineinfahren des Vetàla in den Leichnam oder dem Beseelen mehrerer Leiber durch den Yogin auf einer Linie stehen, mit dem Seelenwanderungsglauben aber nichts zu tun haben, - so wenig wie die altägyptische Vorstellung, daß der Tote wiederkommen kann, Gestalten anzunehmen, welche er will (welche von Herodot 2.123 mifsverständlich auf Seelenwanderung gedeutet worden zu sein scheint), oder die sieben Weiber in dem Goetheschen Gedichte, welche des Nachts als sieben Werwölfe erscheinen. Abergläubische Vorstellungen wie diese haben bei allen Völkern und zu allen Zeiten bestanden, sind aber kein Seelenwanderungsglaube und haben auch diesen, wenigstens in Indien, nicht hervorgebracht, ja auch schwerlich irgendwelchen Einfluss darauf geübt, indem, wie wir zeigen werden, die Theorie der Seelenwanderung beruht auf der Überzeugung von der Vergeltung der guten und bösen Werke, welche man zuerst im Jenseits eintreten liefs, dann aber, aus Gründen, die uns die Texte aufschließen werden, aus jenem imaginären Jenseits ins Diesseits verlegte. Wenn dabei diese Vergeltung mitunter sogar zu einem tierischen oder pflanzlichen Dasein führt, so ist dies nur eine nebenbei sich ergebende Konsequenz. auf welcher durchaus nicht der Nachdruck liegt, so sehr auch gerade dieser Umstand den Gegnern der Seelenwanderungslehre von jeher als besonders charakteristisch erschienen ist und seit den Zeiten des Xenophanes (Diog. L. 8,36) ihren Spott hervorgerufen hat.

## 2. Altvedische Eschatologie.

In keinem vedischen Texte vor den Upanishad's ist die Seelenwanderungslehre nachzuweisen, wiewohl sie von den wanderung Upanishad's selbst schon in den Rigveda zurückverlegt wird. Aber gerade die geflissentliche Art, mit der dies geschieht, spricht dafür, daß wir es mit einem neu aufkommenden Dogma zu tun haben, für welches eine Bestätigung in altheiligen

Seelenvor den Upanishad's.

Texten gesucht wurde. Drei Stellen kommen hier in Betracht.

Vermeintliches Vor-Rigveda.

Brih. 1,4,10 wird von Vámadeva, dem Dichter von Rigliches Vor-kommen im veda IV, gesagt, dafs er (vermöge einer çâstra-drishti, einer inspirierten Anschauung, wie Bâdarâyana 1,1,30 bei Erwähnung dieses Falles sagt) sich als Brahman erkannt habe, und als Beweis für sein Brahmanwissen wird das Durchschauen seiner früheren Geburten als Manu und Sûrya angeführt: "Dieses erkennend hub Vâmadeva, der Rishi, an (Rigv. 4,26,1):

Ich war einst Manu, ich war einst die Sonne".

Deutlicher noch wird Ait. 2,4 die Autorität des Vâmadeva angerufen, um zu beweisen, dafs auf die erste Geburt (als Kind) und die zweite Geburt (durch die geistliche Erziehung) eine dritte Geburt nach dem Tode erfolge: "Nachdem er vollbracht, was zu tun, und alt geworden, scheidet er dahin; dieser wird, von hier abscheidend, abermals geboren: das ist seine dritte Geburt. Darum sagt der Rishi (Rigv. 4,27,1):

> Im Mutterleibe noch verweilend, hab' ich Erkannt alle Geburten dieser Götter: Mich hielten hundert eiserne Burgfesten. Doch, als ein Falke, schnellen Flugs, entfloh ich.

Also hat, da er noch in dieser Weise im Mutterleibe lag, Vâmadeva gesprochen." Das Zitat aus dem Vâmadevahymnus hat an dieser Stelle nur dann einen Sinn; wenn man unter dem Falken die Seele und unter den eisernen Burgfesten die von ihr durchwanderten Leiber (vgl. Brih. 2,5,18) versteht.

Dafs beide Vâmadevazitate mit der Seelenwanderungslehre nichts zu tun haben, bedarf keiner Ausführung. ersten rühmt Indra seine Zaubermacht, die ihm erlaubt, allerlei Gestalten anzunehmen (vgl. Rigv. 6,47,18: Indro mâyâbhih pururûpu îyate); in dem zweiten schildert entweder der schon im Mutterleibe weise Falke des Indra, wie er seine befestigten Wohnsitze verläfst, um den Soma vom Himmel zu holen, oder es ist der weise Soma selbst, welcher erzählt, wie er, aus seinen eisernen Burgfesten vom Falken entführt, "als Falke" (d. h. von diesem getragen) auf die Erde herabkommt.

Mehr scheint es auf den ersten Blick mit einem dritten Zitate auf sich zu haben. In dem großen Seelenwanderungstexte heifst es bei Erwähnung des Götterweges Brih. 6,2,2: "Und hast du wohl auch das Wort des Weisen nicht vernommen, der da spricht:

> Zwei Wege, hört' ich, gibt es für die Menschen: Den Weg der Väter und den Weg der Götter. Auf diesen findet alles sich zusammen, Was zwischen Vater sich und Mutter reget."

Diese Übersetzung ist richtig im Sinne der Upanishad, nicht aber im Sinne des Originals, welches sich (von keinem der bisherigen Übersetzer vermerkt) Rigv. 10,88,15 findet in einem Hymnus, der den Agni in seiner doppelten Rolle als Sonne bei Tage und als Feuer bei Nacht feiert. Nach diesem Zusammenhange kann es kaum zweifelhaft sein, dass unter den beiden Wegen, welche alles vereinigen, was zwischen Erde und Himmel sich regt, Tag und Nacht zu verstehen und dementsprechend zu übersetzen ist: "Von den Vorfahren hörte ich, daß es zwei Wege gibt für die Götter sowohl wie die Menschen". Sie alle sind den Gesetzen des Tages und der Nacht unterworfen.

Die Hymnen des Rigveda wissen somit noch nichts von Eschatoeiner Seelenwanderung, sondern lehren für die Guten ein Fortleben unter Führung des Yama bei den Göttern, für die Bösen ein nur dunkel angedeutetes Fahren in die Tiefe. Dies ist auch der Standpunkt der Atharvahymnen und Brâhmana's: nur daß sich die Vorstellung einer Vergeltung der Werke im einzelnen entwickelt. Aber diese Vergeltung liegt immer nur im Jenseits, und erst in den Upanishad's wird sie ins Diesseits verlegt. Ein kurzer Blick auf die altvedische Eschatologie wird dies bestätigen.

Das unsterbliche Fortleben bei den Göttern erscheint in Fortleben vielen, namentlich den älteren, Hymnen des Rigveda als eine besondere Gnadengabe der Götter, um deren Verleihung Agni (1,31,7), die Marut's (5,55,4), Mitra-Varuna (5,63,2), Soma (1,91,1) und andere Götter angefleht werden, und welche namentlich dem freigebigen Spender in Aussicht gestellt wird

logie der Hymnen und Brahmana's.

> nach dem Tode.

Yama.

(yah prinâti, sa ha deveshu gacchati usw. 1,125,5-6). Späterhin ist es Yama, der erste Mensch, welcher für viele Nachgeborene den Weg zu jenen lichten Höhen gefunden hat und dort als Zusammenscharer der Menschen (samgamano janânâm) thront (10,14,1 fg.). Um zu ihm zu gelangen, muß die Seele des Toten glücklich vorüberkommen an den beiden buntscheckigen, vieräugigen, breitnasigen Hunden des Yama (10,14,10), welche, wie es scheint, den Eingang zur Himmelswelt bewachen und nicht jedem gestatten, worin wohl die erste Spur eines Totengerichtes zu finden ist, wie es in der spätindischen Eschatologie von Yama geübt wird. Nach anderer Anschauung (10,14,12) haben diese Hunde die Aufgabe, unter den Menschen umherzuwandern und die zum Sterben Bestimmten abzuholen. Nach 10,165.4 ist die Taube (kapota) der Todesbote des Yama; auch von der Fußschlinge oder dem Fangnetze (padbicam) des Yama ist 10,97,16 die Rede, so dafs er schon für die Sänger des Rigveda auch die Schrecken des Todes repräsentiert. Aber überwiegend ist in dieser ältern Zeit die Auffassung des Yama als des Fürsten im Reiche der Seligen, wie er in der Ferne (1,36,18), mitten im Himmel (10,15,14), im Schofse der Morgenröte (10,15,7), im höchsten Himmel (Vaj. Samh. 18,51. Atharvav. 18,2,48), in ewigem Lichte (9.113.7) thront. Dort sitzt er, mit den Göttern zechend, unter einem schönbelaubten Baume (10,135,1), dort scharen sich um ihn die Abgeschiedenen, um den Yama, den Varuna zu schauen (10,14,7); sie lassen das Unvollkommene hinter sich und kehren zu ihrer wahren Heimat zurück (hitvûya avadyam punar astam chi, 10,14,8), zu der Weideflur, die ihnen niemand mehr rauben wird (10,14,2), wo nicht mehr der Schwache dem Starken tributpflichtig ist (Atharvav. 3,29,3), wo sie unsterblich fortlebend in Gemeinschaft mit Yama, mit den Göttern "am Festmahl sich erfreuen" (sadhamådam madanti, Rigv. 10,14,10. Atharvav. 18,4,10 usw.). Man hat sich mehrfach beflissen, den sinnlichen Charakter hervorzuheben, den die altvedischen Schilderungen des Fortlebens im Jenseits tragen. Hierzu ist zu bemerken, daß ein Vorstellen der himmlischen Freuden nach Analogie der irdischen dem Menschen natürlich und (soweit man nicht bei der blofsen Negation

Seligkeit der Frommen. stehen bleiben will) unvermeidlich ist, daß auch Jesus sich das Himmelreich als eine festliche Versammlung vorstellt, bei der zu Tisch gegangen (Matth. 8,11) und Wein getrunken wird (Matth. 26,29), daß auch ein Dante und Milton nicht umhin konnten, dieser irdischen Welt alle Farben zu ihren Gemälden zu entlehnen. Übrigens zeigen sich in den altvedischen Schilderungen des Jenseits, je nach der Individualität des Dichters, große Verschiedenheiten, von der im Gemeinsinnlichen schwelgenden Phantasie des Dichters von Atharvav. 4,34 an (der seine Gesinnungsweise schon genugsam bekundet durch die Art, wie er seinen Reisbrei und dessen Schenkung an die Brahmanen preist, — fast möchte man das Ganze für eine Parodie halten, doch vgl. oben I, I, S. 209), bis hinauf zu der mehr geistigen Anschauungsweise der schönen Verse, Rigv. 9,113,7—11, die wir (mit Auslassung des Refrains) hier übersetzen.

- Das Reich, wo unerschöpflich Licht, Aus dem entspringt der Sonne Glanz, In dieses Reich versetze mich, Das ewige, unsterbliche.
- 8 Dort, wo als König Yama thront, Im Heiligsten der Himmelswelt, Wo Wasser stets lebendig strömt, Dort lasse mich unsterblich sein.
- Wo Wandeln ist nach Lust, wo sich Der dritte, höchste Himmel wölbt, Wo lichterfüllte Räume sind, Dort lasse mich unsterblich sein.
- Wo Wünschung und Auswünschung, wo Der Sonne andre Seite scheint, Wo Labung ist und Sättigung, Dort lasse mich unsterblich sein.
- Wo Wonne ist und Seligkeit,
   Wo Freude über Freude wohnt,
   Wo sich der Selmsucht Selmen stillt,
   Dort lasse mich unsterblich sein.

Dort wohnen auch die "Väter" zusammen mit den Göttern: stellung der wie diese, werden sie angerufen, herbeizukommen und das

Opfer zu genießen; wie den Göttern, werden auch den Vätern die Wunderwerke der Schöpfung (8,48,13), das Schmücken des Himmels mit Sternen (10,68,11), das Heraufführen der Sonne (10,107,1) usw. zugeschrieben. So stehen sie im allgemeinen auf gleicher Stufe mit den Göttern, und wenn auch gelegentlich eine Andeutung von verschiedenen Aufenthaltsorten der Väter schon im Rigveda (10,15,1-2) sich findet, so ist ihm doch eine Unterscheidung von verschiedenen Graden der Seligkeit, wie sie ein späterer Text für die Väter, die geborenen Götter und die Werkgötter annimmt (Brih. 4,3,33. Taitt. 2,8), noch fremd.

Die Bösen

Über das Schicksal der Bösen enthält der Rigveda nur dunkle Andeutungen. Sie sind "prädestiniert für jenen tiefen Ort" (idum padam ajanata gabhiram, 4,5,5), werden von Indra und Soma in die Höhle (vavra), in bodenlose Finsternis (anârambhanum tamas) gestofsen (7,104,3), in die Grube (karta, 9,73,8), in die äußerste Finsternis (10,152,4); vielleicht ist auch "die blinde Finsternis" (andham tamas), der schon nach Rigy. 10,89,15. 10,103,12 die Feinde verfallen sollen, hierherzuziehen, ein Ausdruck, der von den Upanishad's öfter gebraucht wird (Brih. 4,4,10-11. Ìçâ 3. 9. 12, vgl. Kâth. 1,3), nur daß sie unter den "freudlosen, mit blinder Finsternis bedeckten Welten", in die der Nichtwissende nach dem Tode fährt, nicht mehr eine imaginäre Hölle, sondern diese Welt verstehen, in der wir leben.

Fortentwicklung dieser An-

Die eschatologischen Anschauungen des Rigveda treten uns, weiter entwickelt, in den Atharvahymnen und Brâhmana's schauungen entgegen. Über das Schicksal der Guten und Bösen finden sich einige nähere Angaben. Schon an die spätern Höllenschilderungen erinnern Verse wie Atharvay. 5,19,3. 13:

> Die den Brahmanen anspieen, Auf ihn warfen den Nasenschleim, Die sitzen da in Blutlachen. Als Nahrung kauend eignes Haar.

Die Tränen, die herabrollten, Des Jammernden, Gequälten, die Haben Götter als Trinkwasser, Brahmanenquäler, dir bestimmt.

Eingehender schildern die Brâhmana's "die Welt der Werkfrommen" (sukritâm loka, ein Ausdruck, der im Rigveda nur einmal, 10,16,4, vorkommt, dann aber, bezeichnenderweise, immer häufiger wird, Vâj. Samh. 18,52. Atharvav. 3,28,6. 9.5.1. 11.1.17. 18.3.71 usw.). Sie erstehen im Jenseits nach ihrem ganzen Leibe mit allen Gliedern und Gelenken (sarratanu, sarvânga, sarvaparus, Atharvav. 11,3,32. Çatap. Br. 4,6,1,1. 11.1,8.6. 12.8,3.31); aber dieser Leib ist ein verklärter, und je nach dem Grade ihrer Opferleistungen brauchen viele Fromme im Jenseits nur einmal in vierzehn Tagen, vier Monaten, sechs Monaten, zwölf Monaten, hundert Jahren Nahrung zu sich zu nehmen, oder sie können dieselbe auch ganz entbehren (Catap. Br. 10,1,5.4). So leben sie in ewiger Gemeinschaft, Weltgemeinschaft, Wesensgemeinschaft (sâyujyam, salokatâ, sarûpatâ) mit den Göttern, mit Âditya (Ait. Br. 3,44. Taitt. Br. 3.10,9.11), mit Agni, Varuna, Indra (Çatap. Br. 2,6,4,8), oder auch schon mit dem unpersönlichen Bráhman (Catap. Br. 11,4,4,2). Ja, Catap. Br. 10,5,4,13 heifst es von dem Wissenden schon: "Selbiger ist frei von Verlangen, im Besitze alles Verlangten, nicht [lockt] ihn das Verlangen nach irgend etwas. Darüber ist dieser Vers:

> Durch Wissen steigen sie aufwärts Dorthin, wo das Verlangen schweigt; Nicht Opfergabe reicht dorthin, Nicht Bufse des Nichtwissenden.

Denn nicht kann jene Welt durch Opfergaben, nicht durch Askese erlangen, wer solches nicht weiß. Denn nur dem solches Wissenden gehört jene Stätte." — Hier tritt schon an Stelle des Werkes und der Askese das Wissen und, entsprechend, an Stelle der himmlischen Herrlichkeit die Erlösung: diese setzt somit die Seelenwanderung nicht voraus (wie Weber, Zeitschr. d. D. M. G. IX, 239, annimmt), denn von Seelenwanderung ist vor den Upanishad's noch keine Rede. Wohl aber liegen die Voraussetzungen derselben schon in den Brâhmaṇa's, wie wir jetzt nachweisen wollen.

#### 3. Die Keime der Seelenwanderungslehre.

Die Idee der Vergeltung.

Es ist der Hauptzweck der Brâhmana's, rituelle Werke vorzuschreiben und für deren Vollbringung mannigfachen Lohn, mitunter auch für die Unterlassung Schaden und Strafe in Aussicht zu stellen. Indem sie diese Belohnungen wie auch Strafen teilweise ins Jenseits verlegen, tritt an Stelle der altvedischen Vorstellungen von einer unterschiedslosen Seligkeit der Frommen die Idee der Vergeltung und damit die Notwendigkeit, den Abgeschiedenen, je nach ihrem Wissen und ihren Werken, verschiedene Lose im Jenseits in Aussicht zu stellen. Wie aber die älteste Form der Strafe bei allen Naturvölkern die Rache ist, so besteht auch diese Vergeltung ursprünglich darin, daß alles Gute und Böse, welches wir hier jemand angetan haben, von ebendemselben im Jenseits uns wiederum angetan wird. Einen drastischen Ausdruck findet diese Theorie in dem Ausspruche Catap. Br. 12,9,1,1: "Denn welche Speise der Mensch in dieser Welt isset, dieselbige isset ihn dafür wieder (praty-atti) in iener Welt". Einen Beleg dazu bietet die Erzählung Catap. Br. 11,6.1 von der Vision der Strafen im Jenseits, welche dem Bhrigu zuteil wurde, und wir dürfen Weber, welcher (Zeitschr. d. D. M. G. IX, 237 fg.) diese Fragen zuerst besprochen hat, wohl vollständig beistimmen, wenn er die liturgische Ausdeutung dieser Vision für eine sekundäre Zutat des Brâhmanaverfassers erklärt (vgl. unsere analoge Vermutung bei einem andern Falle, oben I, I, S. 177). Nach Abzug derselben bleibt als Kern übrig, daß Bhrigu in den verschiedenen Regionen schreiende Männer sieht, von welchen andere schreiende Männer Glied für Glied zerhauen, zerschnitten und verzehrt werden unter den Worten: "so haben diese uns in jener Welt getan, und so tun wir ihnen in dieser Welt wieder". Der Schlufs der Vision von dem schwarzen Mann mit gelben Augen und dem Richterstab in der Hand, zu dessen Seiten die schöne und die häfsliche Frau (die guten und bösen Werke) stehen, läfst über deren ursprünglichen Sinn wohl keinen Zweifel.

Verschie-Aus der primitiven Vergeltungslehre, wie sie dieses durch dene im Jenseits. Zufall in einem spätern Brâhmanatexte aufbewahrte Stück

Schicksale

zeigt, mag sich dann allmählich der Begriff einer ausgleichenden Gerechtigkeit entwickelt haben, wie er hervortritt Catap. Br. 11,2,7,33: "Denn auf eine Wage legen sie es [das Gute und Bösel in jener Welt. Und welches von beiden überwiegen wird, dem wird er nachfolgen, sei es dem Guten oder dem Bösen." Nicht alle finden, nach etwas andrer Anschauung, den Weg zur Himmelswelt, Taitt. Br. 3,10,11,1: "manch einer vermag, wenn er aus dieser Welt dahinscheidet, seine Stätte nicht aufzufinden, sondern, vom Feuer [bei der Leichenverbrennungl verwirrt und vom Rauche beklommen, findet er seine Stätte nicht auf". Andre werden für ihre Missetaten auf kürzere oder längere Zeit von der Väterwelt ferngehalten, Taitt. Samh. 2.6.10.2: ..wer einen [Brahmanen] bedroht, der soll es büfsen mit hundert [Jahren]; wer sich an ihm vergreift, mit tausend; wer aber sein Blut vergiefst, der soll, so viele Staubkörnchen dasselbe hervorströmend benetzt, so viele Jahre die Väterwelt nicht finden; darum soll man einen Brahmanen nicht bedrohen, nicht angreifen, nicht sein Blut vergiefsen, denn um eine so große Versündigung handelt es sich dabei". Hier scheint die "Väterwelt" noch, wie im Rigveda, als höchstes Ziel vorzuschweben; mit der Zeit aber trat ein Unterschied hervor zwischen dem Götterwege und dem Väterwege Götterweg (Atharvay, 15.12 usw.), und entsprechend zwischen der Götterwelt als dem Aufenthalte der Seligen und der Väterwelt als der Stätte der Vergeltung. Ähnlich schon wie in der spätern Seelenwanderungslehre heifst es, dafs die Pforte zur Himmelswelt im Nordosten (Catap. Br. 6,6,2,4), und die Pforte zur Väterwelt im Südwesten sich befindet (Catap. Br. 13,8,1,5), eine Bestimmung, die umsomehr ins Gewicht fällt, weil sie sich an zwei verschiedenen Stellen findet, somit nicht einer gelegentlichen Systematisierung zuzuschreiben ist. Jeder Mensch wird in der von ihm erwirkten Welt geboren (Çatap. Br. 6,2,2,27), wir hören von einer "Unsterblichkeit", die nur hundert Jahre dauert (Catap. Br. 10.1,5,4), und dafs, wer den Göttern opfert, "nicht eine so große Welt erwirbt, wie der, welcher dem Atman opfert" (Çatap. Br. 11,2,6,14). In einem andern Texte wird gesagt, daß "Tag und Nacht (die Zeit) in jener Welt bei dem solches nicht Wissenden den Schatz [der

guten Werke] aufzehren" (Taitt. Br. 3,10,11,2), und Naciketas

tod im Jen-

erbittet als zweiten Wunsch die Nichtversiegung (akshiti) der guten Werke (Taitt. Br. 3,11,8,5, oben I, 1, S. 176). Besonders häufig begegnen wir der Befürehtung, dafs, im Gegensatze zu der erhofften Unsterblichkeit (amritatvam, dem "nichtmehr-sterben-Können"), dem Menschen in der jenseitigen Welt Der Wieder- ein abermaliges Sterben (punarmrityn, der Wiedertod) bevorstehen könne, gegen welches dann allerlei Mittel an die Hand gegeben werden. Taitt. Br. 3,11.8,6 (oben I, 1, S. 176): wer das Naciketasfeuer schichtet oder weifs, der wehrt den Wiedertod ab: - Kaush. Br. 25,1: wer den Äquinoktialtag feiert, der überwindet den Hunger und den Wiedertod; - Catap. Br. 2.3.3.9: vom Wiedertode wird erlöst, wer also diese Erlösung vom Tode am Agnihotram weiß; - 10,1,4,14: der Yajamana, welcher das Feuer schichtet, wird zur Gottheit des Feuers und überwindet dadurch den Wiedertod: — 10.2.6.19: wer weifs, wie der Hunger vor der Nahrung flieht, der Durst vor dem Tranke, das Unglück vor dem Glück, die Finsternis vor dem Lichte, der Tod vor der Unsterblichkeit, vor dem fliehen diese alle, und er wehrt den Wiedertod ab; - ebenso, wer in bestimmter Weise das Feuer schichtet (10.5,1,4), ein bestimmtes Opfer bringt (11,4,3,20), in bestimmter Weise den Veda studiert (11,5,6,9). So wird "die Abwehr des Wiedertodes" schliefslich zur stereotypen Formel (10,6,1,4 fg.), die gelegentlich auch da verwendet wird, wo sie keinen Sinn zu geben scheint (12,9,3,11). Auch in ältern Upanishadtexten begegnen wir ihr: den Wiedertod wehrt ab, wer weifs, daß der Tod sein Selbst ist (Brih. 1.2,7), daß die Opfer dem Atman gelten (Brih. 1,5,2), daß es ein Wasser gibt, das Feuer des Todes zu löschen (Brih. 3,2,10), daß der Wind die Besonderheit und Allgemeinheit ist (Brih. 3,3,2). — Dafs dieser Der Wieder- Wiedertod von einem abermaligen Sterben im Jenseits zu verstehen ist, lehren besonders zwei Stellen; Catap. Br. 12.9,3.12: wanderung, "damit bringt er seine Väter, welche sterblich sind, zur Unsterblichkeitsstätte, sie, die sterblich sind, läfst er von der Unsterblichkeitsstätte aus wiedererstehen; wahrlich, der wehrt von seinen Vätern den Wiedertod ab, der solches weiß": -

Catap. Br. 10,4,3,10: "die nun solches wissen oder dieses Werk

tod ist noch nicht Scelen-

tun, die entstehen nach dem Tode wieder, und indem sie wieder entstellen, so entstellen sie zur Unsterblichkeit: die aber solches nicht wissen oder dieses Werk nicht tun, die entstehen nach dem Tode wieder und werden immer wieder und wieder seine Speise". Aus dem Parallelismus, den diese Stelle zwischen Unsterblichkeit und Wiedertod aufstellt, ergibt sich, daß auch der letztere nicht als Seelenwanderung. sondern nur von einem Wiedererstehen und Wiedersterben im Jenseits verstanden werden darf. Man brauchte aber nur jenen Wiedertod aus dem imaginären Jenseits ins Diesseits zu verlegen, um bei der Seelenwanderungslehre anzulangen. Dies geschieht erst auf dem Boden der Upanishad's, und die Gründe, welche zu diesem letzten Schritt veraulafsten, werden sich uns nicht verbergen. Hier sei nur noch bemerkt, dafs nicht alle Upanishadtexte die Seelenwanderung kennen oder anerkennen, und wenn es Brih. 1,5,16 heifst: "die Menschenwelt ist zu erwerben nur durch einen Sohn, nicht durch sonst ein Werk; durch das Werk wird die Väterwelt, durch das Wissen die Götterwelt erworben", so weiß auch noch dieser Text nichts von Seelenwanderung, wenn er nicht gar als ein Protest gegen dieses neu aufkommende Dogma aufzufassen ist. — Ebenso können noch Stellen wie Brih. 1,4,15 (das gute Werk wird am Ende zunichte) und sogar 3,8,10 (Opfer und Askese bringt nur endlichen Lohn) von einer Aufzehrung des Werkschatzes im Jenseits verstanden werden.

#### 4. Die Genesis der Seelenwanderungslehre.

Der Haupttext der Seelenwanderungslehre, von dem so Der Hauptziemlich alles Folgende abhängig ist, findet sich in zweifacher, meist wörtlich übereinstimmender Rezension Chând, 5,3-10 und Brih. 6,2 (Catap. Br. 14,9,1). Die Inder nennen ihn die Fünffeuerlehre (pañcâgnividyâ). Er ist, wie bereits Upanishad's S. 137 fg. gezeigt wurde, zusammengeschweifst aus zwei verschiedenen Teilen, der Fünffeuerlehre (im engern Sinne) Chând. 5,4,1-5,9,2 = Brih. 6,2,9-6,2,14, und der Zweiweglehre Chând, 5.10 = Brih, 6.2.15 - 16. Indem wir diese beiden

(Brih. 6,2).

Namen für die beiden Teile reservieren, wollen wir das Ganze hier und in der Folge kurzweg den Haupttext nennen.

Brih. 6,2 nur als Nachtrav.

Auffallend ist zunächst, daß dieser für alle Folge so hochwichtige Text sich Brih. 6,2 nur in einem Nachtragteile (khilakândam) findet, nicht in den beiden Hauptteilen dieser Upanishad, dem Madhukândam Brih. 1—2 und dem Yajñavalknakåndam Brih. 3-4. Als man diese beiden sammelte und weiterhin mit einander verband, muß er wohl noch nicht zu haben gewesen sein: denn warum hätte man ihn sonst übergangen, da er doch später, seiner Wichtigkeit entsprechend, Aufnahme fand? Schon dies weist darauf hin, dafs er spät entstanden und ein sekundäres Produkt ist. Noch mehr sein

Doppelte Vergeltung texte.

Der genannte Haupttext lehrt eine doppelte Vergeltung, wergeltung im Haupt- einmal durch Lohn und Strafe im Jenseits, sodann nochmals durch Wiedergeburt auf der Erde. Dies ist offenbar sekundär und nichts anderes als eine Verschmelzung der im Veda überkommenen Vergeltung im Jenseits mit der neu aufgekommenen Vergeltung der Seelenwanderungslehre. Folglich werden wir die ursprüngliche Seelenwanderungslehre da zu suchen haben, wo sie für sich allein und ohne Verknüpfung mit der altvedischen Vergeltung im Jenseits auftritt, und dies führt uns zu den Yâjñavalkyapartien Brih. 3 und 4, in denen wir nun schon so oft die ursprünglichste Form der Upanishadlehre gefunden haben. In ihnen können wir die Genesis der Seelenwanderung mitsamt den zu ihr führenden Motiven noch beobachten. Nach einer gleichfalls schon altvedischen, neben der gewöhnlichen herlaufenden und mit ihr schwer vereinbaren Auffassung gehen beim Tode des Menschen sein Auge zur Sonne, sein Odem zum Winde, seine Rede zum Feuer, seine Glieder in die verschiedenen Teile des Universums ein. An diesen schon Rigy, 10,16,3 ausgesprochenen und Catap. Br. 10.3.3.8 weiter ausgeführten Gedanken knüpft die Stelle an, die wir hier in extenso mitteilen, da sie zum erstenmal, Erstes Vor- so weit wir sehen, und noch als ein großes Geheimnis den kommen der Gedanken der Seelenwanderung ausspricht und zugleich die wanderung. Motive erkennen läfst, welche zu dieser Verlegung der Veroeltung aus dem Jenseits ins Diesseits führten.

Brih. 3,2,13: "«Yâjñavalkya», so sprach er (der Sohn des Ritabhâga), «wenn nach dem Tode dieses Menschen seine Rede in das Feuer eingeht, sein Odem in den Wind, sein Auge in die Sonne, sein Manas in den Mond, sein Ohr in die Pole, sein Leib in die Erde, sein Atman in den Akaça (Weltraum), seine Leibhaare in die Kräuter, seine Haupthaare in die Bäume, sein Blut und Samen in das Wasser, - wo bleibt dann der Mensch?» — Da sprach Yâjñavalkya: «Fafs mich, Artabhaga, mein Teurer, an der Hand; darüber müssen wir beiden unter uns allein uns verständigen, nicht hier in der Versammlung». — Da gingen die beiden hinaus und beredeten sich; und was sie sprachen, das war Werk, und was sie priesen, das war Werk. - Fürwahr, gut wird einer durch gutes Werk, böse durch böses."

In den letzten Worten wird das Motiv, welches dem Motive der Dogma der Seelenwanderung zugrunde liegt, klar ausge- derungssprochen. Es ist die große, von Geburt an vorhandene, moralische Verschiedenheit der Charaktere, welche schon den Sängern des Rigveda zu denken gab (10,117,9, oben I. 1, S. 94), und die an unsrer Stelle der Philosoph daraus erklärt, dafs der Mensch schon vor seiner Geburt einmal da war, und dafs sein angeborener Charakter die Frucht und Folge eines vorhergegangenen Tuns ist.

Deutlicher noch spricht sich Yâjnavalkya in der berühmten Stelle Brih. 4.4.2-6 aus, wo es, nach Schilderung des Auszuges der Seele aus dem Leibe, unmittelbar daran anschliefsend heifst:

"Dann nehmen ihn das Wissen und die Werke bei der Hand und seine vormalige Erfahrung (pûrvaprajñâ). — Wie eine Raupe, nachdem sie zur Spitze des Blattes gelangt ist. einen andern Anfang ergreift und sich selbst dazu hinüberzieht, so auch die Seele, nachdem sie den Leib abgeschüttelt und das Nichtwissen [d. h. die empirische Existenz] losgelassen hat, ergreift sie einen andern Anfang und zieht sich selbst dazu hinüber. — Wie ein Goldschmied von einem Bildwerke den Stoff nimmt und daraus eine andere, neuere, schönere Gestalt hämmert, so auch diese Seele, nachdem sie den Leib abgeschüttelt und das Nichtwissen losgelassen hat, so schafft

sie sich eine andere, neuere, schönere Gestalt, sei es der Väter oder der Gandharven oder der Götter oder des Prajapati oder des Brahmán, oder anderer Wesen... Je nachdem einer nun besteht aus diesem oder jenem, je nachdem er handelt, je nachdem er wandelt, danach wird er geboren: wer Gutes tat, wird als Guter geboren, wer Böses tat, wird als Böser geboren, heilig wird er durch heiliges Werk, böse durch böses. — Darum, fürwahr, heifst es (vgl. Catap. Br. 10,6,3,1. Chând, 3,14,1, oben I, 1, S. 264, 336): «Der Mensch ist ganz und gar gebildet aus Begierde (kâma): je nachdem seine Begierde ist, danach ist seine Einsicht (krata), je nachdem seine Einsicht ist, danach tut er das Werk tharman), je nachdem er das Werk tut, danach ergehet es ihm». - Darüber ist dieser Vers

> Dem hängt er nach, dem strebt er zu mit Taten, Wonach sein inn'rer Mensch und sein Begehr steht: Wer angelangt zum Endziele Der Werke, die er hier begeht, Der kommt aus jener Welt wieder Zu dieser Welt des Werks zurück.

So geht es mit dem Verlangenden (kâmayamâna)."

Noch keine doppelte

Diese Stelle kennt noch keine doppelte Vergeltung, im Vergeltung. Jenseits und wiederum auf Erden, sondern nur eine solche durch Seelenwanderung; sofort nach dem Tode geht die Seele, je nach ihren guten oder bösen Werken, in einen neuen Leib ein. Dies ergibt sich zur Evidenz nicht nur aus dem Bilde von der Raupe, die, sowie sie das eine Blatt aufgezehrt hat, sich zu einem andern hinüberzieht, sondern auch daraus, daß das Gebiet der Seelenwanderung sich durch Menschenwelt, Väterwelt und Götterwelt bis zu Prajapati und dem persönlichen Brahmán hinauf erstreckt, daß mithin Väterwelt und Götterwelt nicht, wie nach der spätern Theorie, für eine Vergeltung neben und aufser derjenigen durch Seelenwanderung verwendet werden können. Anders wäre es, wenn wir in dem angehängten Verse pråppu antam mit Çankara als bhuktvå phalam auffassen müßsten: "nachdem er (im Jenseits) die Frucht der Werke genossen, kehrt er aus jener Welt zu dieser Welt

des Werkes zurück". In diesem Falle würde der Vers (der jedenfalls eine spätere Zutat ist) mit dem Vorhergehenden in Widerspruch stehen. Er kann aber sehr wohl auch bedeuten: "Nachdem er mit einem Lebenslaufe (wie die Raupe mit ihrem Blatte) fertig ist, so kehrt er nach dem Tode zu einem neuen Lebenslaufe wieder".

Somit kennt die Eschatologie des Yâjñavalkya (Brih. 1-5) noch keine doppelte Vergeltung, im Jenseits und abermals durch einen neuen Lebenslauf, sondern, wie es auch natürlich ist, nur eine einfache durch Wiedergeborenwerden im Reiche der empirischen Realität (Menschenwelt, Väterwelt, Götterwelt); an die Stelle der altvedischen Vergeltung im Jenseits ist die Vergeltung durch Seelenwanderung getreten; von dem Erlösten heifst es nicht mehr: "er wehrt den Wiedertod ab", sondern: "er kehrt nicht wieder zurück" (Chând. 4,15,6, 8,15, Brih. 6,2,15. Pragna 1,10 etc.).

## 5. Die Fortbildung der Seelenwanderungslehre.

In den Religionen pflegt, wie wir schon öfter hervorhoben Fortbe-(oben I, I, S. 180. I, II, S. 107 fg.), neben den neu aufkommenden Vergeltung Gedanken das Alte seine durch die Tradition geheiligten Rechte im Jenseits zu behaupten. So sehen wir auch hier, wie neben dem Glauben an eine Wiederkehr zur Erde die alten Vorstellungen von einer Vergeltung des Guten und Bösen im Jenseits fortbestehen. und mit der Seelenwanderungslehre eine Verbindung eingehen, so dafs nun alle guten und bösen Werke eine doppelte Vergeltung erfahren, einmal im Jenseits und wiederum durch ein neues Erdenleben, wodurch das bereits voll und ganz Ver- Das schon goltene nochmals vergolten, und eigentlich der ganze Begriff Vergoltene nochmals der Vergeltung aufgehoben wird. Dies geschieht in dem Haupttexte der Seelenwanderungslehre, Chand. 5,3-10 = Brih. 6,2. Wir haben aber, wie bereits bemerkt und wie Upanishad's S. 137 des weitern nachgewiesen, in diesem Haupttexte zwei zwei Teile Teile zu unterscheiden, einen ältern Teil Chând. 5,4—9 (Brih. des Haupttextes. 6,2,9-14), den wir als Fünffeuerlehre (im engern Sinne). und einen jüngern Chând, 5,10 (Brih, 6,2,15), den wir als Zweiweglehre bezeichnen wollen. Auf erstere beziehen

durch Wiederkehr.

sich zwei, auf die letztere die drei übrigen der zu Eingang gestellten Fragen. Die Verschiedenheit beider Teile ergibt sich, neben andern Up. S. 139 angeführten Gründen, schon zur Evidenz daraus, dafs der Glaube, graddhå, nach der Zweiweglehre in Brahman ohne Wiederkehr führt, während er nach der Fünffeuerlehre gerade das Vehikel für die Rückkehr zur Erde bildet.

Die Fünffenerlehre.

Der erste, ältere Teil, die Fünffeuerlehre, nimmt allem Anscheine nach, ebenso wie die angeführten Aussprüche des Yájňavalkya, keine Vergeltung im Jenseits an, sondern schildert, wie die Seele, nachdem sie bei der Leichenverbrennung "in lichtfarbener Gestalt" (Brih. 6,2,14) zum Himmel gefahren ist, von dort sofort, wie es scheint, durch die drei Weltgebiete, Himmel, Luftraum, Erde, sowie durch den väterlichen und mütterlichen Leib als fünf Durchgangsstationen zu einem neuen Erdendasein zurückkehrt. Dies ist die Beantwortung der zu Eingang gestellten Frage: "Weifst du, wie bei der fünften Opferung die Wasser mit Menschenstimme redend werden (Chând, 5,3,3. Brih, 6,2,2)?" Wie bei Yâjñavalkya als ein grofses Geheimnis (Brih. 3,2,13, oben S. 297), so tritt auch hier noch die Seelenwanderungslehre als etwas Neues, nicht zu Profanierendes, in mystischer Verhüllung auf. So nahe nämlich den Christen, die den Leichnam begraben, der Vergleich desselben mit dem in die Erde gesenkten Samenkorn liegt (1. Kor. 15), so nahe liegt es in Indien, wo die Leiche verbraunt wird, diese Verbrennung als eine Opferung aufzufassen. Und wie der ins Feuer gegossene Opfertrank (Milch, Soma usw.) in vergeistigter Gestalt zu den Göttern aufsteigt, so steigt das Unsterbliche des Menschen aus dem Leichenfeuer zum Himmel empor. Dieses Unsterbliche hiefs bei Yâjñavalkya karman, das Werk (oben S. 297), in unsrer Stelle wird es, in Analogie mit der Opferflüssigkeit als "das Wasser" und weiterhin als "der Glaube" bezeichnet. Diese mystisch verhüllenden Ausdrücke machen den Vedantatheologen viel zu schaffen (System des Vedânta S. 401, 408), bedeuten aber im Grunde das Nämliche, sofern die eigentliche Essenz und sozusagen die Seele des als Opferflüssigkeit (ápas) emporsteigenden Werkes (karman) der Glaube (graddhå) ist,

mit welchem es dargebracht wurde. Dieses "Werk", wie Yâjñayalkya, dieser "Glaube", wie unsre Stelle wohl im Anschlufs an ihn sagt, steigt als das Unsterbliche des Menschen zum Himmel auf und wird dort von den Göttern fünfmal hinter einander in den Opferfeuern des Himmels, des Luftraums, der Erde, des Mannes und des Weibes geopfert, wodurch es der Reihe nach aus Glaube zu Soma, aus Soma zu Regen, aus Regen zur Nahrung, aus der Nahrung zum Sperma, aus dem Sperma zum Embryo wird und so zu einem abermaligen Dasein auf der Erde führt.

Viel weiter entwickelt ist die zweite Hälfte des Haupttextes, welche wir die Zweiweglehre nennen wollen, und Die Zweiwelche, die altvedische Eschatologie mit dem Seelenwanderungsdogma verknüpfend, eine doppelte Vergeltung (und somit eine Vergeltung des schon Vergoltenen) lehrt, einerseits im Jenseits und dann nochmals durch Rückkehr zur Erde. Zu diesem Zwecke läfst sie die Seele des Verstorbenen auf zwei verschiedenen Wegen aufsteigen, dem Devayâna (Götterweg) und Pitriyana (Väterweg), welche durch manche, zum Teil wunderliche Stationen hindurchführen, die sich jedoch aufhellen lassen, wenn man die Entstehung der Lehre in Betracht zieht. Schon im Rigveda und in den Brahmana's wird oft der Devayana 1) Der Goterwähnt, ursprünglich wohl der Weg, auf welchem Agni die Opfergabe zu den Göttern führt, oder diese zu derselben herabsteigen, dann aber auch der Weg, auf welchem die verstorbenen Frommen zu den Göttern aufsteigen, um in ewiger Seligkeit mit ihnen, an deren Stelle später das Bráhman tritt, zu leben. Eine nähere Beschreibung des Götterweges findet sich Chand. 4,15,5: die Seele geht bei der Leichenverbrennung in die Flamme ein, aus dieser in den Tag, aus diesem in die helle Monatshälfte, aus dieser in die helle Jahreshälfte (die Sommerzeit), aus dieser in das Jahr, aus diesem in die Sonne, aus dieser in den Mond, aus diesem in den Blitz und so endlich in Brahman. Dafs hier Zeitperioden als Raumgrößen erscheinen, kommt auch sonst vor (Catap. Br. 1.3,5,11. Chând. 2,10.5) und ist in Indien nicht weiter verwunderlich. Sinn des Ganzen ist, daß die Seele auf dem Götterwege in lichte und immer lichtere Regionen gelangt, wozu dann alles,

was hell ist und leuchtet, herangezogen wird als Durchgangsstufe zu Brahman, welches ja "der Lichter Licht" (jyotishâm jyotis) ist.

2) Der Vaterweg.

Nach Analogie mit diesem Derayana konstruierte man nun weiter den Pitriyana oder Väterweg; wie jenem alles Helle, Glänzende, so wies man diesem das entsprechende dunkle Gegenstück zu. Hierbei entstand jedoch die Schwierigkeit, daß man den Mond, der schon dem Devayana angehörte, auch hier beim Pitriyana nicht entbehren konnte. Denn nach einer alten, wenig geklärten Vorstellung war der Mond der Aufenthalt der Abgeschiedenen (Kaush. 2,8), wobei man dann weiterhin (Brih. 6,2,16. Kaush. 1,2, aber noch nicht Kaush. 2,9!) seine Zunahme und Abnahme mit dem Heraufsteigen und Herabsteigen der Seelen in Verbindung brachte. Somit den Mond als Endziel des Pitriyana festhaltend, konstruierte man diesen im übrigen in Analogie mit dem Devayana, indem die Seele nicht in die Flamme, sondern in den Rauch, nicht in den Tag, sondern in die Nacht, nicht in die helle, sondern in die dunkle Monatshälfte, nicht in die Sommermonate, sondern in die Wintermonate, nicht in das Jahr, sondern in die Väterwelt, nicht in die Sonne, sondern in den Akaca (nur Chand.). und endlich, wie beim Devayana, in den Mond eingeht, iedoch nicht als Durchgangsstation, sondern um dort, "solange noch ein Bodenrest [der guten Werke] vorhanden ist" (Chând. 5,10,5), zu verweilen. — Eine Schilderung der vorübergehenden Seligkeit auf dem Monde wird von unserm Texte taktvoll umgangen; an ihre Stelle tritt die alte Vorstellung von dem Somabecher der Götter, welcher, nachdem sie ihn ausgetrunken, jedesmal wieder neu gefüllt wird (Rigv. 10,85,5: "wenn sie, o Gott, dich austrinken, so schwillst du darauf wieder an"); sofern dies Gefülltwerden durch die Seelen geschehen soll (Kaush. 2,8. 1,2), würden diese von den Göttern genossen, was dann im spätern Vedânta zu einem gegenseitigen Genießen der Götter und Frommen im Umgange mit einander ausgedeutet wird (System d. Ved. S. 393. 416). Die Seligkeit auf dem Monde dauert yûvat sampátam "solange ein Bodenrest vorhanden" (Chând. 5,10,5), worin liegt, dass die Vergeltung dort eine vollständige ist; dennoch erfolgt darauf eine

nochmalige Vergeltung auf der Erde. Das Herabsteigen ist hier nicht, wie in der Fünffeuerlehre, ein Durchgang durch die fünf Opferfeuer als Glaube, Soma, Regen, Nahrung, Same, sondern eine allmähliche Verdichtung der Seelenmaterie zu Äther, Wind, Rauch, Nebel, Wolke, Regen, Pflanze, Nahrung, Same, worauf der Eingang in einen neuen Mutterschofs und die abermalige Geburt erfolgt. - Neben dem Götterweg, 31 Der dritte welcher für Wissen und Glauben zu einem Eingange in Brahman ohne Rückkehr führt, und dem Väterweg, welcher für Opfer, fromme Werke und Askese zum Monde und von da zurück zur Erde leitet, deutete unser Text ursprünglich nur dunkel auf den "dritten Ort" als Schicksal der Bösen hin, welche als niedere Tiere wiedergeboren werden.

Einen Schritt weiter in der Entwicklung dieser Ideen widerführen uns die Brih. 6.2.16 fehlenden und nur Chând. 5,10,7 spruch der Zusätze eingefügten Zusätze, welche, im Widerspruche mit dem ursprünglichen Texte der Zweiweglehre, unter denen, die vom Monde zurückkehren, solche von "erfreulichem Wandel" und solche von "stinkendem Wandel" unterscheiden; erstere werden als Brahmanen, Kshatriya's, Vaicya's, letztere als Hunde, Schweine oder Candâla's wiedergeboren. Hierdurch wird nun der "dritte Ort" neben Götterweg und Väterweg überflüssig und sollte ganz wegfallen, bleibt aber dennoch bestehen.

Chând. 5.10.7.

Dieser Widerspruch, wie auch die oben besprochene In- Kaush, 1.2 konzinnität, daß der Mond dem Väterwege und Götterwege Ausgleichsgemeinsam ist, scheint früh bemerkt worden zu sein. Als ein Versuch, beide Übelstände zu heben, ist Kaush, 1,2 anzusehen. Hier wird, unter Beseitigung des "dritten Ortes", mit Nachdruck erklärt: "alle, die aus dieser Welt abscheiden, gehen sämtlich zum Monde". Dort aber werden sie einer Prüfung über ihr Wissen unterworfen und gehen, je nach Ausfall derselben, entweder den Devayana (Kaush. 1,3), der zu Brahman ohne Rückkehr führt, oder (der Name Pitriyana kommt nicht vor) sie gehen zurück zu einer neuen Geburt, "sei es als Wurm, oder als Fliege, oder als Fisch, oder als Vogel, oder als Löwe, oder als Eber, oder als Beifstier, oder als Tiger, oder als Mensch, oder als sonst etwas". Auch diese Aufzählung

scheint eine Nachbildung der Chând. 6,9,3. 6,10,2 vorkommenden zu sein: denn dort war sie durch den Zusammenhang berechtigt, während sie hier als ziemlich überflüssig erscheint.

Spätere Stellen. Von spätern Stellen, welche alle nach der einen oder andern Seite auf dem bisher Entwickelten beruhen, wollen wir zum Schlusse nur die wichtigsten nennen. Kâth. 2,10 wird die Vergänglichkeit des Schatzes der guten Werke (çevadhi, wie Taitt. Br. 3,10,11,2) gelehrt. Weiter heifst es in betreff der Rückkehr, Kâth. 5,7:

Im Mutterschofs geht ein dieser, Verkörpernd sich zur Leiblichkeit, — In eine Pflanze fährt jener, — Je nach Werk, je nach Wissenschaft.

Deutliche Abhängigkeit von Chând. 5,3—10 zeigt Mund. 1,2,10:

Auf des Werkhimmels Rücken genossen habend, Geh'n sie zurück in diese Welt und tiefer.

Auf die fünf Feuer der *Pañcâgnividyâ* (Chând. 5,4 fg.) bezieht sich auch Muṇḍ. 2,1,5:

Aus ihm entsteht das Feuer, dessen Brennholz die Sonne ist (Chând. 5,4,1),

Aus Soma wird Regen (Chând. 5,5,2), Pflanzen aus der Erde, Der Mann ergiefst den Strom in die Genossin (Chând. 5,8,2), Nachkommen viele sind dem Geist geboren.

Auf Grund von Chând. 5,10 werden Väterweg und Götterweg (unter Missverstehen des Ausdrucks "çraddhâ tapa" iti Chând. 5,10,1) geschildert Praçna 1,9—10. Zur Bestätigung wird auf den Vers Rigv. 1,164,12 (oben I, I, S. 111) verwiesen, welcher jedoch mit der Sache nicht das mindeste zu tun hat.

## XV. Die Erlösung.

## 1. Bedeutung der Erlösungslehre.

Die Liebe zum Leben ist von allen Trieben, die der Stärke der menschlichen Natur eingepflanzt sind, der stärkste. Wir bringen Liebe zum jedes Opfer, um nur das Leben zu erhalten. Ein langes Leben wünschen wir uns und den Unsrigen; wir beglückwünschen die, welche es erreichen, und beklagen denjenigen, welcher vor der Zeit abberufen wird; und der Grund unsrer Trauer um den zu früh Verstorbenen ist (wenn wir uns einmal deutliche Rechenschaft davon geben) nicht sowohl, dass er uns fehlt, als vielmehr, dass wir ihm fehlen; wir bemitleiden ihn, weil ihm das Dasein, als wäre es ein hohes Gut, zu frühzeitig entzogen wurde. Wenn wir uns über den Tod eines Angehörigen damit trösten, daß wir uns die Leiden, Gefahren und Nöte vergegenwärtigen, denen er entronnen ist, so ist dies die Stimme der Reflexion; ein reines Naturgefühl spricht anders: es sagt uns, daß der Verlust des Lebens das Schlimmste ist, was den Menschen treffen kann. Die höchste Strafe ist und bleibt die Todesstrafe. Ja, so stark ist in uns der Trieb zum Leben, dass das ganze Dasein nichts anderes als eben dieser, im Raum als Leib, in der Zeit als Leben sich ausbreitende Trieb selbst ist.

Wie ist es unter diesen Umständen möglich, daß bei der wunseh der Menschheit im Verlaufe ihrer Entwicklung wiederholt eine vom Dasein, Stimmung aufkommen und sich befestigen konnte, welche jenen Drang zu leben, auf dem unsre ganze empirische Existenz beruht, als etwas empfindet, was eigentlich nicht sein sollte, so dafs als die wahre Aufgabe des Meuschen nicht die Befriedigung des Naturtriebes, sondern seine Aufhebung erscheint, und somit als höchstes Ziel eine Erlösung (mokshu) vorschwebt, und zwar eine Erlösung, nicht aus einem bestimmten Dasein, wie sie der Tod bringt, sondern eine solche von dem Dasein überhaupt, welche, wie ein uns eingeborenes Gefühl bekundet, nicht ohne weiteres durch den Tod zu erlangen ist.

Die Idee der Erlosung nirgends reiner als in Indien.

Diese seltsamste aller Stimmungswandlungen läfst sich nirgendwo reiner verfolgen als in Indien, wo die Erlösung, ungetrübt durch das Hineinspielen zufälliger Geschichtsbegebenheiten, nicht als Loskaufung, Genugtuung, Versöhnung u. dgl. erscheint, sondern einfach als eine Loslösung von dem empirischen Dasein mit allen seinen Trieben, welche als Fesseln (bandha. graha), als Knoten (granthi) empfunden werden, die das Herz an die Sinnendinge knüpfen. Auch in Indien war dies nicht immer so, und es liegt ein langer Entwicklungsgang, eine ungeheure Wandlung zwischen den Sängern des Rigveda, die, von glühender Lebenslust erfüllt, vor dem Tode schaudern (Rigv. 7,89) und sich selbst und ihren Nachkommen hundert Jahre zu leben wünschen, — und zwischen den Worten, mit denen der größte Dichter Indiens sein Meisterwerk beschließt:

Auch mir zunichte mache meine Neugeburt Der Gott, der sich allmächtig durch sich selbst erschuf.

— Noch oft wird die Philosophie der Zukunft ihren Blick nach Indien wenden, um die Erlösungslehre in ihrem ursprünglichen Mutterlande zu studieren; wir wollen jetzt tun, was wir vermögen, um uns die Genesis dieses merkwürdigsten aller Dogmen verständlich zu machen.

## 2. Ursprung der Erlösungslehre.

Ableitung derselben aus dem Seelenwanderungsglauben. Albrecht Weber hat in einer sehr beachtenswerten Auseinandersetzung (Zeitschrift der D. M. G. IX, 239) die Vermutung ausgesprochen, daß die Lehre von der Erlösung durch das Dogma von der Seelenwanderung bedingt sei. Dem milden Sinn und denkenden Geiste der Inder habe die Annahme widerstrebt, daß für die Werke dieses kurzen Lebens entweder ewiger Lohn oder ewige Strafe im Jenseits folgen solle. Aus diesem Dilemma habe er sich zu retten gesucht durch das Dogma der Seelenwanderung, in Wahrheit aber sich nur tiefer verstrickt, indem zu der ewigen Vergeltung a parte post nun noch eine solche a parte ante getreten sei, und so habe er sich schließlich durch "ein Zerhauen des Knotens" geholfen,

ındem er in der Erlösung die ganze individuelle Existenz zunichte werden liefs, so daß jetzt als höchster Lohn alles Strebens erschienen sei, was in alter Zeit als höchste Strafe gegolten habe. - Aber abgesehen davon, dass die Erlösung der vorbuddhistischen Zeit durchaus keine Vernichtung, sondern vielmehr umgekehrt eine Erhebung über das in sich Nichtige ist, so entspricht diese ingeniöse Konstruktion dem historischen Entwicklungsgang auch darum nicht, weil, wie wir sehen werden, das Dogma von der Erlösung älter ist als die Seelenwanderungslehre, mithin nicht eine Folge derselben sein kann.

Von andrer Seite hat man mehrfach die Sehnsucht nach Aus der ge-Erlösung aus dem Drucke zu verstehen gesucht, der durch die brahmanische Lebensordnung auf dem indischen Volke gelastet habe. Demselben sei, so meint man, infolge der geistigen Knechtung durch die Brahmanen, der materiellen durch die Kshatriya's, die alte Freude am Dasein verdorben worden und abhanden gekommen. — Aber, nicht zu erwähnen, daß die Lebensbedingungen im reichen Gangestale wohl schwerlich schlechtere als vormals im Pendschâb waren, und daß die Idee der Erlösung sicher nicht im Kreise der Bedrückten, sondern vielmehr der Bedrücker entsprungen ist, so ist eine pessimistische Stimmung, wie sie von dieser Theorie vorausgesetzt wird, den Zeiten, in welchen die Erlösungslehre entsprang, durchaus noch nicht eigen (oben S. 128. 229). Allerdings wird durch die Erlösung auch das Leiden seiner ganzen Möglichkeit nach aufgehoben, aber erst der Buddhismus hat das, was eine blofse Folge war, zum Grunde gemacht, und, indem er die Erlösung als eine Flucht vor den Leiden des Daseins auffasste, den Egoismus zur Grundtriebfeder der Religion gemacht, - wenn auch nicht so wie später der Islâm, welcher nicht müde wird, den Leuten die himmlische Herrlichkeit und die Schrecknisse der Hölle auszumalen.

Die Erlösung kann nicht aus diesen oder irgendwelchen Die Erlöandern im Willen liegenden Motiven abgeleitet werden, eben als Konseweil sie, und zwar schon bei ihrem ersten Auftreten, eine Atmanlehre. Aufhebung alles Wollens ist (yatra kâmâh parâgatâh). Somit bleibt übrig, daß ihr ursprüngliches Motiv in der Sphäre des Intellektuellen zu suchen ist; und hier wird sich uns die

Erlösungslehre so sehr als die notwendige Konsequenz und letzte Krönung der Atmanlehre erweisen, dass sie nur als eine persönliche und sozusagen praktische Anwendung der ganzen. von uns bisher dargestellten Weltanschauung der Upanishad's anzusehen ist, wie wir jetzt beweisen wollen.

Eingang zu den Göttern als Ziel.

Es ist dem Menschen natürlich und kommt auch in allen Regionen der Philosophie zum Ausdruck, daß er dasjenige. was für ihn Prinzip der Dinge und Urgrund der Welt ist, zugleich als das höchste Ziel seines persönlichen Strebens betrachtet. Dieses waren in der alten Zeit die Götter, und dementsprechend war es der höchste Wunsch der altvedischen Rishi's, mit den Göttern nach dem Tode vereinigt zu werden. um mit Agni, Varuna, Indra, Aditya usw. zur Gemeinschaft (sâyujyam), Weltgemeinschaft (salokatâ), Wesensgemeinschaft (sarûpatâ) zu gelangen (oben S. 291). — Weiterhin erhob sich über die Götter das (unpersönliche) Bráhman; nun Eingang zu wurde dieses das Endziel, und die Götter waren nur noch die Pforten, um durch sie zu Brahman zu gelangen: Çatap. Br. 11,4,4,1: "Durch den Agni als die Pforte des Brahman geht er ein: indem er durch den Agni als die Pforte des Bráhman eingeht, erwirbt er mit Bráhman Gemeinschaft (sâyujyam), Weltgemeinschaft (salokatâ)". — Der letzte Schritt war, dafs man das weltschaffende Prinzip als den Atman, das Selbst, erfaste, und, wie zu erwarten, wurde nun Einswerdung mit dem Atman das Ziel alles Strebens und Sehnens. Dies geschah schon, als man noch nichts von Seelenwanderung. sondern nur von einem Wiedersterben im Jenseits wußste, wie folgende Stellen beweisen; Vâj. Samh. 31,18: "nur wer ihn (den Purusha) kennt, entrinnt dem Reich des Todes; nicht gibt es einen andern Weg zum Gehen"; - Atharvav. 10,8,44: "wer diesen kennt, der fürchtet nicht den Tod mehr, den weisen, alterlosen, jungen Atman"; - Taitt. Br. 3,12,9,8: ,,das Selbst (âtman) ist sein Pfadfinder, wer ihn findet, wird durch das Werk nicht mehr befleckt, das böse". Namentlich die letzte Bestimmung zeigt, daß hier der Gedanke der Erlösung schon voll und ganz vorhanden ist. Ebenso in folgender schon oben zu anderm Zwecke angeführter Stelle, Çatap. Br. 10,5,4,15: "Selbiger (der Åtman) ist frei von Verlangen, im

Brahman als Ziel.

Einswerdung mit dem Âtman als Ziel

Besitze alles Verlangten, nicht [lockt] ihn das Verlangen nach Darüber ist dieser Vers: irgend etwas.

> Durch Wissen steigen sie aufwärts Dorthin, wo das Verlangen schweigt; Nicht Opfergabe reicht dorthin, Nicht Bufse des Nichtwissenden.

Denn nicht kann jene Welt durch Opfergaben, nicht durch Askese erlangen, wer solches nicht weiß. Denn nur dem solches Wissenden gehört jene Stätte". Die Abweisung von Werk und Askese, die Betonung des Wissens, die Aufhebung aller Wünsche sind Züge, welche beweisen, daß diese Stelle die Erlösung als Einswerdung mit dem Atman im Auge hat. Aber diese Einswerdung erscheint nach Analogie mit den hergebrachten Anschauungen noch als ein Emporsteigen zu himmlischen Regionen, - als wäre der Atman anderswo zu suchen als in uns selbst. Ebenso einige Seiten weiter in der schon oben (I, 1, S. 264) übersetzten Stelle Çatap. Br. 10,6,3, welche lehrt, daß das Schicksal im Jenseits nach der Einsicht (kratu) sich richtet, die der Mensch hienieden erworben, und dann als höchste Einsicht die Erkenntnis des Âtman mitteilt, welcher, alle Weiten erfüllend, alle Welt durchdringend, größer als Erde und Himmel ist und doch kleiner als ein Reiskorn oder Hirsekorn im innern Selbste wohnt. Zum Schlufs heifst es: "er ist meine Seele (âtman); zu ihm, von hier, zu dieser Seele werde ich hinscheidend eingehen". - Wer fühlt nicht den innern Widerspruch dieser Worte, und dafs es, wenn der Atman wirklich meine Seele ist, keines Hingehens mehr zu ihm bedarf!

Hier war nur noch eine dünne Scheidewand einzustoßen, Diese Einsum einzusehen, daß dasjenige, was man immer in unendlicher werdung ist Ferne suchte, uns näher als irgendein Anderes ist, und daß schon verwirklicht. die als Gottgemeinschaft, Brahmangemeinschaft, Atmangemeinschaft ersehnte Erlösung nicht erst in Zukunft nach dem Tode erreicht zu werden braucht, sondern tatsächlich schon jetzt und hier und von Ewigkeit her erreicht ist, - für den, "der solches weifs".

Als derjenige, welcher diese letzte Konsequenz der Âtman-

lehre zog, tritt uns wieder einmal entgegen der Yâjñavalkya des Brihadâranyakam.

### 3. Das Âtmanwissen ist die Erlösung.

Die Erlösung ist nicht ein Werden zu etwas.

Die Erlösung darf nicht angesehen werden als ein Werden zu etwas, was vorher nicht war. Erstlich, weil es im Kreise der metaphysischen Phänomene, zu denen die Erlösung gehört, überhaupt (wie alle metaphysischen Geister, nicht nur in Indien, sondern auch im Abendlande von Parmenides und Platon an bis zu Kant und Schopenhauer hin erkannt haben) kein Werden, sondern nur ein Sein gibt. Die Kausalität beherrscht alles Endliche ohne Ausnahme, aber nichts, was darüber hinaus liegt oder, wie die Erlösung, darüber hinaus führt. Aber auch darum kann die Erlösung kein Werden eines vorher nicht Vorhandenen sein, weil sie dann nicht summum bonum sein könnte. Denn alles Gewordene ist vergänglich; was aus dem Nichts zu einem Etwas wurde, kann auch aus dem Etwas in sein Nichts zurückkehren; was die Welle emporhob, kann sie auch wieder verschlingen; τὸ μηδέν εἰς σὐδέν βέπει.

> Wär' die Erlösung anfangend, Sie könnte nicht unendlich sein.

wie Gaudapâda (Kârikâ 4,30) mit Recht sagt, könnte nicht summum bonum, nicht id quo maius cogitari nequit sein, denn als höheres Gut liefse sich eine solche Erlösung denken, die nicht geworden und daher auch nicht der Gefahr ausgesetzt ist, zu vergehen.

Die Erlö-

Somit ist die Erlösung (die wir nicht nach unserm abendsung keine xalvi, xtizis, ländischen, einseitigen, aus historischen und darum engen Verhältnissen erwachsenen Begriffe beurteilen dürfen) keine eigentliche Neuentstehung, keine καινή κτίσις, sondern nur die Innewerdung eines von jeher Vorhandenen, aber bis dahin uns Verborgenen; Gaudap. 4,98:

> Alle Seelen sind ursprünglich Frei vom Dunkel und fleckenlos; "Urerweckt schon und urerlöst, Erwachen sie", der Meister spricht.

Wir alle sind schon erlöst (wie könnten wir es sonst werden!), "aber gleichwie einen verborgenen Goldschatz, wer die Stelle nicht weiß, nicht findet, ob er wohl immer wieder darüber hingehet, ebenso finden alle diese Kreaturen diese Brahmanwelt nicht, obwohl sie tagtäglich [im tiefen Schlafe] in sie eingehen: denn durch die Unwahrheit werden sie abgedrängt" (Chând, 8,3,2). Diese Unwahrheit wird gehoben durch die Erkenntnis: "Ich bin Brahman", bin in Wahrheit nicht Individuum, sondern der Âtman, der Inbegriff aller Realität, bin das Prinzip, das alle Welten schafft, trägt und erhält. "Und auch heutzutage, wer also eben dieses erkennt: «Ich bin Brahman!» der wird zu diesem Weltall: und auch die Götter haben nicht Macht, zu bewirken, daß er es nicht wird. Denn er ist die Seele (âtman) derselben" (Brih. 1,4,10). Kurz und treffend wird dieser Gedanke zusammengefalst Mund. 3,2,9: "Wahrlich, wer jenes höchste Brahman kennt, der wird zu Brahman", oder richtiger: "der ist schon Brahman" (sa yo ha vai tat paramam brahma veda, brahma eva bhavati); denn die Erlösung wird nicht erst durch die Erkenntnis des Atman bewirkt, sondern sie besteht in dieser Erkenntnis; sie ist nicht eine Folge des Âtmanwissens, sondern dieses Âtman-Das Âtmanwissen selbst ist schon die volle und ganze Erlösung. Wer schon die sich als den Atman, als das Prinzip aller Dinge, weiß, der ist eben dadurch frei von allem Verlangen (akâmayamâna), Vernichdenn er weiß alles in sich, nichts außer sich, was er noch Begehrens. verlangen könnte; *âptakâmasya kâ sprihâ?* "was kann wünschen, wer alles hat (Gaudap. 1,9)?" — Und ferner, wer sich als den Âtman weiß, den "brennet nicht, was er getan und nicht getan hat", sei es Gutes oder Böses (Brih. 4,4,22. Chând. 8,4,1. 8,13. Mund. 3,1,3. Taitt. 2,9. Kaush. 1,4. 3,1. Mund. 3,2,9. Maitr. 2.7. 6,34 usw.), seine Werke verflammen wie der Binsenhalm im Feuer (Chând. 5,24,3, vgl. Brih. 5,14,8), und künftige Werke haften nicht an ihm, wie das Wasser nicht am Blatte der Lotosblüte (Chând. 4,14,3). Seine Individualität, den Träger aller Werke, hat er als eine Illusion durchschaut, indem ihm das Atmanwissen und in ihm die Erlösung zuteil wurde. Mund. 2,2,8:

Erlösung.

tung des

tung der

Wer jenes Höchst-und-Tiefste schaut, Dem spaltet sich des Herzens Knoten, Dem lösen alle Zweifel sich, Und seine Werke werden Nichts.

Ursprung dieses Gedankens. Das Åtmanwissen bewirkt nicht die Erlösung, sondern ist die Erlösung. Fragen wir nach dem Ursprung dieses durch die ganze Upanishadliteratur sich hindurchziehenden Gedankens, so werden wir auf die Brih. 3 und 4 vorliegenden Reden des Yâjñavalkya (aus dessen Gedankenkreis auch schon die oben, S. 311, zitierten Worte Brih. 1,4,10 stammen, vgl. Brih. 1,4,3) zurückgewiesen.

Die Erlösung nach Brih. 4,2.

Wir beginnen mit Brih. 4.2. Zum König Janaka, den wir uns als auf der Höhe des damaligen Wissens (etwa wie Nârada Chând. 7,1) stehend zu denken haben, spricht Yajñavalkya: "Dieweil du nun also reich bist an Gefolge und Gütern, die Veden studiert und die Geheimlehren gehört hast (adhîtureda und ukta-upanishatka bist), so sage mir, wohin wirst du, wenn du einmal von hier abscheiden wirst, gelangen?" - "Das weiß ich nicht, o Heiliger, wohin ich gelangen werde." [Er weiß es nicht, trotz devayâna und devaloka, von denen gewifs in seinen Veden und Upanishad's die Rede war; ihre Offenbarungen scheinen bei dem König keinen vollen Glauben mehr zu finden.] — Yâjñavalkya versetzt: "So will ich es dir sagen, wohin du gelangen wirst". - "O Heiliger, sage es!" - Was werden wir zu hören bekommen? Jedenfalls etwas, was nicht stärker als durch diese Einführung als etwas zu damaliger Zeit völlig Neues gekennzeichnet werden konnte.

Zunächst beschreibt Yâjñavalkya den individuellen Âtman, wie er im Herzen wohnt, *Indra* und *Virâj* gleichsam als seine Fühlhörner in die beiden Augen erstreckt und mitsamt ihnen von der Blutmasse des Herzens ernährt wird. Plötzlich, indem in so grobmaterialistischer Weise vom individuellen Âtman die Rede ist, hebt es sich wie ein Nebel von unsern Augen: "«Die vordere (östliche) Himmelsgegend sind seine vorderen Organe, die rechtsseitige (südliche) Himmelsgegend sind seine rechtsseitigen Organe»" usw., "«alle Himmelsgegenden sind alle seine Organe. Er aber, der Âtman, ist nicht so und ist nicht so. Er ist ungreifbar, denn er wird nicht gegriffen,

unzerstörbar, denn er wird nicht zerstört; unhaftbar, denn es haftet nichts an ihm; er ist nicht gebunden, er wankt nicht, er leidet keinen Schaden. - O Janaka! du hast den Frieden erlangt!» — Also sprach Yâjñavalkya."

Die letzte Äußerung läßt keinen Zweifel darüber, daß hiermit die höchste Belehrung erteilt sein soll, in welcher wir die Antwort auf die Eingangsfrage: "wohin wirst du, wenn du einmal von hier abscheiden wirst, gelangen?" zu suchen haben. Und diese Antwort besagt, daß die Seele nach dem Tode nirgendwohin gehen wird, wo sie nicht schon von jeher war, und nichts anderes sein wird, als was sie von jeher war: der eine, ewige, allgegenwärtige Atman!

Die Zweifel, welche, bei der abrupten Form des Ab- Die Erschnittes, über die Richtigkeit dieser Auffassung bestehen Brin 4,3-4. könnten, werden völlig beseitigt durch die nicht mifszuverstehenden Belehrungen, welche Yajñavalkya dem Janaka Brih 4,3—4 erteilt. Nachdem hier als Schicksal des Kâmayamâna, "des Verlangenden" (und mithin sich noch nicht als den Âtman Wissenden), die Rückkehr zu einem neuen Erdendasein gelehrt worden, so folgen Worte, wie sie tiefer, wahrer, herrlicher nie aus Menschenmunde ergangen sind (Brih. 4,4,6-7):

"Nunmehr von dem Nichtverlangenden (akâmayamâna). — Wer ohne Verlangen, frei von Verlangen, gestillten Verlangens, selbst sein Verlangen ist, dessen Lebensgeister ziehen nicht aus, sondern Brahman ist er, und in Brahman geht er auf. - Darüber ist dieser Vers:

> Wenn alle Leidenschaft schwindet, Die nistet in des Menschen Herz, Dann wird, wer sterblich, unsterblich, Schon hier erlangt das Brahman er.

Wie eine Schlangenhaut tot und abgeworfen auf einem Ameisenhaufen liegt, also liegt dann dieser Körper. Aber das Körperlose, das Unsterbliche, das Leben ist lauter Brahman, ist lauter Licht." -

Wir wollen zunächst diese Stelle benutzen, um einige andere, an sich dunkle, Aussprüche des Yajñavalkya aufzuhellen

Brih. 3,2,11: "«Yâjñavalkya», so sprach er, «wenn dieser Brih. 3,2,11. Mensch stirbt, wandern dann die Lebensgeister aus ihm aus oder uicht?» — «Mit nichten!» sprach Yâjñavalkya, «sondern ebendaselbst bleiben sie versammelt; er schwillt an, er bläht sich auf, aufgebläht liegt der Tote»." - In dieser Stelle liegt, wie bereits Upanishad's S. 431 Anm. bemerkt, eine Einschränkung auf die Erlösten allerdings nicht vor, wie denn auch das Aufgeblähtwerden durch die sich entwickelnden Gase an jeder Leiche ohne Unterschied beobachtet werden konnte. Doch werden wir, wie schon die Mâdhyandina's zu tun scheinen (Up. S. 431 Anm.), die Worte nur von den Erlösten verstehen müssen, wollen wir uns nicht mit dem Ausspruche des Yâiñavalkya Brih. 4,4,2, "indem das Leben auszieht, ziehen alle Lebensorgane mit aus", in unvereinbaren Widerspruch setzen.

Noch dunkler ist das Folgende, Bṛih. 3,2,12: "«Yājña-valkya», so sprach er, «wenn dieser Mensch stirbt, was verläfst ihn dann nicht?» — «Der Name», so sprach er, «denn unendlich ist der Name, unendlich sind die Viçve devâḥ, und die unendliche Welt erwirbt er mit diesem»." — Hier müssen wir, wie Up. S. 431 gezeigt, unter dem Namen die unendliche "Welt als Vorstellung" verstehen. Indem sie fortbesteht, bleibt das sie tragende Subjekt des Erkennens bestehen.

"Nach dem Tode ist kein Bewußtsein."

Mit dieser Erklärung stimmt es schön zusammen, daß Yâjñavalkya Brih. 2,4,12 (= 4.5,13) der Maitreyî gegenüber behauptet: "nach dem Tode ist kein Bewufstsein", und dies dahin erklärt, daß der unvergängliche, unzerstörbare (avinaçin, anucchittidharman, 4,5,14) Âtman nach dem Tode doch kein Bewufstsein von Objekten mehr habe, weil er als Subjekt des Erkennens alsdann alles in sich, nichts außer sich habe, somit "keine Berührung mehr mit der Materie habe" (mâtrâ-asamsargas tu asya bhavati, 4,5,14 Màdhy., vgl. Upanishad's S. 485 Anm.).

Auch die mystische Äußerung Brih. 3,2,10 von dem Wasser (der Erkenntnis), welches das Feuer des Todes auszulöschen vermöge, findet hierin ihre befriedigende Erklärung.

Somit hat Yâjñavalkya schon ganz die schopenhauersche Definition der Unsterblichkeit als einer "Unzerstörbarkeit ohne Fortdauer" (Elemente der Metaphysik § 249) antizipiert. Wie es für den Wissenden keine Realität der Welt und der Seelenwanderung mehr gibt, so gehört auch die Unsterblichkeit als Fortleben nach dem Tode zu der großen Illusion, deren Nichtigkeit er durchschaut hat.

Von den zahlreichen späteren Upanishadstellen, welche in ähnlicher Weise wie die bisher besprochenen Yajñavalkyareden das Åtmanwissen als die Erlösung feiern, mögen hier noch einige folgen.

Spätere Stellen.

## Brih. 4,4,12—13. 15—17.

Doch wer sich als das Selbst erfafst hat in Gedanken, Wie mag der wünschen noch, dem Leibe nachzukranken? Wem in des Leib's abgründlicher Befleckung Geworden ist zum Selbste die Erweckung, Den als allmächtig, als der Welten Schöpfer wifst! Sein ist das Weltall, weil er selbst das Weltall ist.

> Der Mann, der als sein eigen Selbst Gott hat geschaut von Angesicht, Den Herrn des, das da war und wird, Der fürchtet und verbirgt sich nicht!

Zu dessen Füßen rollend hin in Jahr' und Tagen geht die Zeit, Den Götter als der Lichter Licht anbeten, als Unsterblichkeit, In dem der Wesen fünffach Heer mitsamt dem Raum gegründet stehn, Den weiß als meine Seele ich, unsterblich den Unsterblichen!

## Chând. 7,26,2.

Der Schauende schaut nicht den Tod, Nicht Krankheit und nicht Ungemach; Das All nur schaut der Schauende, Das All durchdringt er allerwärts.

## Taitt. 2,9.

Vor dem die Worte umkehren Und das Denken, nicht findend ihn, Wer dieses Brahman's Wonne kennt, Der fürchtet sich vor keinem mehr.

#### Kena 11-12.

Nur wer es nicht erkennt, kennt es, Wer es erkennt, der weiß es nicht, — Nicht erkannt vom Erkennenden, Erkannt vom Nicht-Erkennenden.

In wem es aufwacht, der weiß es Und findet die Unsterblichkeit: Daß er es ist, gibt ihm Mannheit, Daß er es weiß, Unsterblichkeit.

## Kâth. 5,12. 6,12-15.

Den einen Herrn und innres Selbst der Wesen, Der seine eine Form ausbreitet vielfach, Wer den, als Weiser, in sich selbst sieht wohnen, Der nur ist ewig selig, und kein andrer.

> Nicht durch Reden, nicht durch Denken, Nicht durch Sehen erfaßt man ihn: «Er ist!» Durch dieses Wort wird er Und nicht auf andre Art erfaßt.

«Er ist!» so ist er auffaßbar, Sofern er beider Wesen ist, «Er ist!» wer so ihn auffaßte. Dem wird klar seine Wesenheit.

Wenn alle Leidenschaft schwindet, Die nistet in des Menschen Herz, Dann wird, wer sterblich, unsterblich, Hier schon erlangt das Brahman er.

Wenn alle Knoten sich spalten, Die umstricken das Menschenherz, Dann wird, wer sterblich, unsterblich — So weit erstreckt die Lehre sich.

# Ìçâ 6—7.

Doch wer die Wesen hier alle Wiedererkennt im eignen Selbst Und sich in allem, was lebet, Der ängstigt sich vor keinem mehr.

Wo zu den Wesen hier allen
Das Selbst ward des Erkennenden,
Wo wäre Wahn, und wo Kummer
Für ihn, der so die Einheit schaut?

## Çvet. 4,18.

Das Dunkel weicht, nun ist nicht Tag noch Nacht mehr; Nicht seiend, noch nichtseiend, — selig nur ist er! Er ist der Om-Laut, Savitar's liebwertes Licht, Aus ihm erflofs das Wissen uranfänglich.

## Maitr. 6,34 (Up. S. 358).

Wer, durch Nachsinnen reingewaschnen Geistes, sich Versenkt im Âtman, was für Seligkeit der fühlt, Das auszudrücken sind imstande Worte nicht, Das muß im innern Herzen man erfahren selbst.

### Mund. 3,2,2. 2,2,8. 3,2,8.

Wer Wünsche noch begehrt und ihnen nachhängt, Wird durch die Wünsche hier und dort geboren; Wer aber wunschgestillt, wes Selbst bereitet, Dem schwinden alle Wünsche schon hienieden.

> Wer jenes Höchst-und-Tiefste schaut, Dem spaltet sich des Herzens Knoten, Dem lösen alle Zweifel sich, Und seine Werke werden Nichts.

Wie Ströme rinnen und im Ozean, Aufgebend Name und Gestalt, verschwinden, So geht, erlöst von Name und Gestalt, Der Weise ein zum göttlich höchsten Geiste.

## Mâṇḍûkya-Kârikâ 1,16.

Im anfanglosen Weltblendwerk Schläft die Seele; wenn sie erwacht, Dann wacht in ihr das zweitlose, Schlaf- und traum-lose Ewige.

## Kaivalya 18-23. (Der Erlöste spricht:)

Was als Genufs, Genufsobjekt, Geniefser die drei Stände kennt, Davon verschieden, Zuschauer, Rein geistig, selig stets bin ich.

In mir entstand das Weltganze, In mir nur hat Bestand das All, In mir vergeht es, dies Brahman, Das zweitlose, ich bin es selbst.

Des Kleinen Kleinstes bin ich. und nicht wen'ger Bin grofs ich, bin das bunte, reiche Weltall, Der Alte bin ich, bin der Geist, der Gottherr, Ganz golden bin ich, seliger Erscheinung. Ohn' Hand und Fufs bin ich, unendlich mächtig, Seh' ohne Augen, höre ohne Ohren; Ich bin der Wissende, und aufser mir ist Kein andrer Wissender in ew'gen Zeiten. Durch alle Veden bin ich zu erkennen, Vedavollender bin ich, Vedawisser, Vom Guten frei und Bösen, unvergänglich. Geburtlos bin ich, ohne Leib und Sinne. Für mich gibt es nicht Erde und nicht Wasser,

Charakteristik des Erlösten

Auf Grund dieser und andrer Stellen wollen wir zum Schlufs hier eine kurze Charakteristik des Erlösten versuchen.

Nicht Feuer, nicht den Wind und nicht den Äther.

Das Atmanwissen bewirkt nicht die Erlösung, sondern ist die Erlösung; denn wer es besitzt, der hat die Existenz der Welt, die Existenz seiner Leiblichkeit und Individualität als eine Illusion (mâyâ) durchschaut. Hieraus folgt alles Übrige.

Verniehtung des

1) Der Wissende ist akâmayamâna; alles Wünschen, Be-Begehrens, gehren, Verlangen, alles Hoffen und Fürchten hat für ihn aufgehört: denn dies alles setzt ein Objekt voraus, auf welches es sich bezieht. Ein solches aber gibt es für den Wissenden nicht mehr. "Wahrlich, nachdem sie dieser Seele sich bewußt geworden, stehen die Brahmanen ab vom Verlangen nach Kindern und Verlangen nach Besitz und Verlangen nach der Welt und wandern umher als Bettler. Denn das Verlangen nach Kindern ist Verlangen nach Besitz, und das Verlangen nach Besitz ist Verlangen nach Welt; denn alle beide sind eitel Verlangen" (Brih. 3,5). "Dieses wufsten die Altvordern, wenn sie nicht nach Nachkommenschaft begehrten und sprachen: «Wozu brauchen wir Nachkommen, wir, deren Seele diese Welt ist!»" (Brih. 4,4,22). — Kurz und trefflich fasst dies Gaudapâda (1,9) in die Worte zusammen: "Was kann wünschen, wer alles hat?" - Darum kennt der Wissende auch keine Furcht mehr. ..Wer dieses Brahman's Wonne kennt, der fürchtet nun und

Vernichtung der Furcht.

nimmer sich" (Taitt. 2,4), "der ängstigt sich vor keinem mehr" (Kâth. 4,5. 12). "Denn wovor sollte er sich fürchten? Denn vor einem Zweiten ist ja die Furcht" (Brih. 1,4,2).

- 2) Die Erkenntnis des Atman hebt über die Individualität Aufhebung und damit über die Möglichkeit des Schmerzes hinaus. "Den Kummer überwindet, wer den Âtman kennt" (Chând. 7,1,3). "Besessen wird der Bekörperte von Lust und Schmerz, denn weil er bekörpert ist, ist keine Abwehr möglich der Lust und des Schmerzes. Den Körperlosen aber berühren Lust und Schmerz nicht" (Chând. 8,12,1). "Darum, fürwahr, wer diese Brücke überschritten hat als ein Blinder, der wird sehend, als ein Verwundeter, der wird heil, als ein Kranker, der wird gesund" (Chând. 8,4,2).
- 3) "Und seine Werke werden Nichts" (Mund. 2,2,8). vernich-Alle Werke, die guten wie die bösen, werden bei erlangter Erkenntnis zunichte, wie oft versichert wird (vgl. die oben S. 311 angeführten Stellen). Denn die Individualität, welche sie hervorbrachte, ist für den Wissenden nur ein Teil jener großen Weltillusion, die er durchschaut hat.

tung der Werke.

4) Aus demselben Grunde haften ihm künftige Werke Nichtanbafnicht mehr an, wie das Wasser nicht am Blatte der Lotos-tigerWerke. blüte haftet (Chând. 4.14.3). Dafs er Böses tun sollte, ist durch seine Freiheit von allem Verlangen völlig ausgeschlossen. "Darum, wer solches weiß, der ist beruhigt, bezähmt, entsagend, geduldig und gesammelt; nur in sich selbst sieht er das Selbst, alles sieht er an als das Selbst; nicht überwindet ihn das Böse, er überwindet alles Böse, . . . frei von Bösem, frei von Leidenschaft und frei von Zweifel, wird er ein Brâhmana, er, dessen Welt das Brahman ist" (Brih. 4,4,23). — "Wodurch lebt dieser Brâhmana? Dadurch, wodurch er lebet, wie es eben kommt" (Brih. 3,5). Sein künftiges Verhalten der Leiblichkeit nach, die er wie eine Schlangenhaut abgestreift hat, ist völlig ohne Belang; Ìçâ 2:

Mag immerhin, sein Werk treibend, Hundert Jahre man wünschen sich! Drum steht's, wenn so du, nicht anders; Werkbefleckung klebt dir nicht an.

Lösung aller Zweifel.

5) "Wem dieses ward, fürwahr, der zweifelt nicht" (Chând. 3.14.4), "dem lösen alle Zweifel sich" (Mund. 2,2,8), "frei von Zweifel, wird er ein Brâhmana" (Brih. 4,4,23). "Weil die Erkenntnis des Âtman nicht auf Reflexion (tarka, Kâth. 2.9), sondern auf unmittelbarer Innewerdung (anubhava) beruht, darum kann sie durch keinen Zweifel mehr erschüttert werden. Die Täuschung, nachdem sie durchschaut ist, kann nicht mehr täuschen. Die Frage nach der Möglichkeit eines Rückfalls kann nicht erhoben werden und wird nicht erhoben.

## 4. Die Erlösungslehre in empirischem Gewande.

Drei metaphysische Grundwahrheiten.

derselben

mit empirischen

Formen.

- 1) Der Åtman ist unerkennbar.
- 2) Der Atman ist die alleinige Realität.
- 3) Das Innewerden des Atman ist die Erlösung.

In diesen drei Sätzen liegt die metaphysische Wahrheit der Upanishadlehre. Ihre weitere Ausgestaltung besteht darin, daß diese metaphysische Wahrheit (ähnlich wie in der Griechischen und der Neuern Philosophie) unberechtigterweise Umkleidung in die Sphäre der Erkennbarkeit herabgezogen und mit empirischen Formen umkleidet wird. 1) Der Atman wird zu einem Objekt der Erkenntnis, welches er in Wahrheit nicht 2) Der Welt wird ihre Realität belassen, und der hierdurch entstehende Widerspruch ausgeglichen durch die immer wiederkehrende Versicherung, daß die Welt mit dem Atman identisch sei. 3) Die Erlösung endlich erscheint fälschlich in lösung als ein Werden der Anschauungsform der Kausalität als ein Werden zu etwas, was vorher nicht war, und in den Anschauungsformen der Zeit und des Raumes als die Aufhebung einer zeitlichen und räumlichen Trennung von dem Âtman, welche in Wahrheit nie bestanden hat und daher auch nicht aufgehoben zu werden braucht.

Die Erzu etwas.

> Hieraus entspringt die empirische und daher irrige Auffassung, daß die Erlösung (welche in Wahrheit von jeher bestand und schon im Augenblicke des Erkennens uns vollständig zum Bewufstsein kommt) voll und ganz erst mit Auflösung des Leibes erreicht werde. Chând. 3,14,4: "zu ihm werde ich, von hier abscheidend, eingehen"; - Chând. 6,14,2:

Erst nach dem Tode verwirklicht.

"diesem [Welttreiben] werde ich nur so lange angehören, bis ich erlöst sein werde, darauf werde ich heimgehen": - Kâth. 5,1: vimultae ca vimucuate "und wenn er vom Leibe erlöst worden toder: nachdem er schon durch die Erkenntnis erlöst worden), wird er [endgültig erst im Tode] erlöst". - Einer spätern Zeit gehört das Gleichnis von dem Töpferrade (dem Leben) Das ausan, welches zu Ende rollt, auch nachdem das Gefäß (die Töpferrad. Erlösung) schon fertig ist (System d. Ved. S. 459. Garbe, Sâñkhyaphilosophie S. 182), sowie die Unterscheidung zwischen solchen, die erst mit dem Tode erlöst werden (videhamukti), und solehen, die es schon bei Lebzeiten sind (jivanmukti). Die jivan-Diese Unterscheidung und jener Vergleich stammen erst aus der realistischen, dem Sankhyam zutreibenden, Periode des Vedânta. Beide sind uns in den Upanishad's (mit Ausnahme ganz später) nicht begegnet und stehen mit dem ursprünglichen Sinn der Erlösungslehre im Widerspruch. Nach dieser ist ieder, sobald er das Atmanwissen besitzt, ein jivanmukta: die weitere Fortdauer oder Nichtfortdauer seiner Leiblichkeit ist ihm, wie alles andere in der Welt, gleichgültig; durch den Tod erlangt er nichts, was er nicht schon vorher besessen hätte, und wird nichts los, was er nicht schon vorher durch Erkenntnis von sich gelöst hätte.

Wie die Theorie der Videhamukti nebst den sie vorbereitenden Upanishadstellen auf der falschen Annahme ruht, als wenn zwischen uns und dem Atman eine zeitliche Trennung bestände, so ist es nicht minder falsch und auf einer unberechtigten Anwendung der empirischen Erkenntnisweise beruhend, wenn zwischen beiden eine räumliche Tren-Der Hinnung angenommen wird, so daß es erst eines Hinganges zu Atman (zu dem Atman bedarf, um ihn zu erreichen. Doch ist diese Anschauungsweise, unter Nachwirkung der alten Vorstellungen eines Hinganges zu den Göttern, zum Brahman, zum Atman (oben S. 309), auch in den Upanishad's nicht selten. die dabei zutage tretenden Vorstellungen wenig zusammenstimmen, liegt in der Natur der Sache. Wir wollen die wichtigsten Stellen in der Kürze überblicken.

Ganz mythisch (wiewohl dem Yajñavalkya in den Mund gelegt) ist Brih. 3,3 die Beschreibung des Weges, welcher die

Weg ins

Darbringer des Açramedha als des höchsten Opfers zwischen den Schalen des Welteies hindurch ins Jenseits leitet, wo sie der Wind in Empfang nimmt. Auch die am Schlufs verheißene Abwehr des Wiedertodes für den, welcher den Wind als Besonderheit und Allgemeinheit (individuellen und kosmischen Prâna) weiß, zeigt, daß dieses Stück noch der Zeit vor der Upanishadlehre zuzuschreiben ist. - Als eine Fortsetzung desselben könnte betrachtet werden Brih. 5.10, wo geschildert wird, wie die Dahingeschiedenen (ohne Unterschied) im Jenseits vom Winde in Empfang genommen und dann durch Sonne und Mond zu der "Welt, welche ohne Hitze und ohne Kälte (açokam ahimam, d. h. ohne die Gegensätze des Erdendaseins) ist", gelangen, um daselbst "unaufhörliche Jahre" zu weilen. - Zur Sonne nimmt seinen Weg auch der Sterbende Brih. 5,15 (Ìçâ 15-18), nur daß er sich als identisch mit dem Purusha in der Sonne erkennt, worin schon ein Hineinspielen der Atmanlehre und eine Einbettung derselben in die überkommenen mythologischen Vorstellungen gefunden werden kann. - Dasselbe gilt von Chând. 3,13, wo zunächst die fünf Prâna's nebst den entsprechenden fünf Sinnesorganen und fünf Naturgöttern als die fünf "Götteröffnungen" (devasushayas) bezeichnet und als "die fünf Dienstmannen des Brahman und Türhüter der Himmelswelt" beschrieben werden, dann aber das durch sie zu erreichende "Licht, welches jenseits des Himmels dort leuchtet", identisch gesetzt wird mit dem Lichte, "welches hier inwendig im Menschen ist". -Auch die Eschatologie von Chând. 8,1-6 zeigt diese Vermischung mythologischer und philosophischer Vorstellungen, wenn Chând. 8,6.1-5 der Weg durch die Adern und die mit ihnen verbundenen Sonnenstrahlen zur Sonne hin geschildert wird, während doch vorher 8,3 die Brahmanwelt nicht in transzendenten Fernen, sondern im Herzen nachgewiesen worden war. Dafs dabei die Grundanschauung philosophisch, und die mythische Ausmalung spätere Verbrämung ist, zeigt sich recht deutlich daran, daß 8,5,3 aus arangam, der "Einsamkeit", in die sich der Brahman Suchende zurückzieht, "zwei Seen in der Brahmanwelt, im dritten Himmel von hier" mit Namen ara- und -nya gemacht werden. Hieran sind noch

andere Herrlichkeiten der Brahmanwelt (das Gewässer Airammaliyam, der Feigenbaum Somasavana, die Burg Aparâjitâ und der Palast Prabhuvimitam), von einer spätern Hand, wie wir Upanishad's S. 188 gezeigt, angefügt worden. - Vielleicht schon abhängig von dieser Stelle ist die noch weiter gehende Schilderung der Brahmanwelt Kaush. 1,3, wo unter anderm nicht nur der Palast Aparâjitam (hier neutr.) wiederkehrt und ein Baum Ilya vorkommt, sondern auch "der See Ara" erwähnt wird, dessen Name eine abgeleitete Bildung von dem See ura- Chând, 8,5,3 sein dürfte, somit für die Abhängigkeit von dieser Stelle beweisend sein würde. - Einer andern Anschauung als Chând. 8,6,1-5 gehört der Chând. 8,6,6 angehängte und Kâth. 6,16 wiederkehrende Vers an, welcher nicht erst beim Eingang in die Sonne, sondern schon beim Austreten aus dem Leibe die Aussonderung der durch die 101ste Ader aufsteigenden Erlösten stattfinden läfst. - Hiermit verwandt ist der Weg der Erlösten durch Kopfscheitel, Feuer, Wind und Sonne zu Brahman hinauf, wie ihn Taitt. 1,6 beschreibt. — Alle diese Stellen stehen unter dem Einflusse des Upanishadgedankens, den sie in empirische Formen kleiden, indem sie ihn mit den hergebrachten mythologischen Anschauungen verquicken. Recht grell tritt dies hervor Ait. 3.4: Vâmadera, nachdem er sich als den Åtman erkannt, hat, "aus dieser Welt emporsteigend, in jener Himmelswelt alle Wünsche erlangt und ist unsterblich geworden" - sehr überflüssigerweise, nachdem er sich schon mit dem Åtman, dem Prinzip aller Dinge, als identisch erfafst hatte.

Eine Klärung fanden diese Vorstellungen durch Aus- Der Devagestaltung der Theorie vom Devayana, wie sie Chând. 4,15,5 vorliegt, und Verknüpfung derselben mit der analogen Konstruktion des Pitrinam in der Fünffeuerlehre, dem großen Haupttexte der Seelenwanderungslehre, den wir oben besprachen. Wir sahen (oben S. 301), wie man die Seelen der Erlösten durch eine Reihe heller Schichten (Flamme, Tag. helle Monatshälfte, helle Jahreshälfte, Jahr, Sonne, Mond und Blitz) bis in Bráhman hinein gelangen liefs, von welchem "sie nicht mehr auf dem Rückwege zu diesem menschlichen Dasein zurückkehren". Analog dem Devayâna wurde dann weiter

uâna.

mittels der entsprechenden dunkeln Schichten (oben S. 302) der Pitriyana konstruiert, wobei man jedoch, wie gezeigt, nicht vermeiden konnte, den Mond beiden Wegen gemeinsam sein zu lassen. Diesen Übelstand sucht der Urheber von Kaush. 1.2 zu heben, indem er, die bis zum Monde führenden beiderseitigen Vorstufen kassierend oder ignorierend, alle zum Monde gehen, von dort die Nichtwissenden zurückkehren und die Wissenden den Devayâna antreten läfst, welchem zum Ersatz für jene unterdrückten Stufen eine Reihe neuer Stationen (Mond, Feuerwelt, Windwelt, Varunawelt, Indrawelt, Prajapatiwelt, Brahmanwelt) gegeben werden. Diese werden dann von spätern Vedântisten den vormaligen Stationen des Derayâna einfach eingereiht (System des Ved. S. 475); im übrigen hat die Theorie der weniger beachteten Kaushitaki nicht entfernt die Bedeutung gewonnen wie die von der Autorität von Chând. 5,3—10 und Brih. 6,2 getragene Pañcâgnividyâ. Auf ihr beruhen fast alle spätern Darstellungen des Devayana, wie namentlich die Mund. 1,2,11. 3,1,6. Pragna 1,10 vorkom-Daneben bleibt der Yâjñavalkyagedanke, dafs das Atmanwissen schon die Erlösung ist, zu Recht bestehen und wird oft ganz ungescheut mit der Devayanatheorie verbunden vorgetragen, wodurch dann schroffe Widersprüche entstehen; man vergleiche z. B. Kâth. 6,14-15 mit Kâth. 6,16, oder Mund. 3.2.2 mit Mund. 3.1.10.

Die Kramamakti. Eine Ausgleichung dieser Widersprüche versucht die spätere Theorie von der Kramamukti oder Stufenerlösung, nach welcher die für gläubige Verehrung auf dem Devayâna zu Brahman aufsteigenden Seelen zwar noch nicht erlöst sind, da ihnen das volle Wissen noch fehlt, doch auch nicht zurück zur Erde gehen (denn es heifst: "für solche ist keine Wiederkehr" Brih. 6,2,15. Chànd. 4,15,5. 8,15), sondern in Brahman's Welt vor dem Ende des Kalpa, wo auch sie vergeht, das volle Wissen und somit die ewige Erlösung erlangen (vgl. System d. Ved. S. 430, 472). In den Upanishad's scheint die Kramamukti bereits von der Çvet. Up. 1,4. 1,11. 5,7 vertreten zu werden (vgl. die Anm. dort); noch älter aber dürfte der Vers Mund. 3,2,6 (Mahânâr. 10,22, Kaivalya 3—4) sein:

Die der Vedantalehre Sinn ergriffen, Entsagungsvoll, die Büßer, reinen Wesens. In Brahman's Welt zur letzten Endzeit werden Vom Unzerstörharen erlöset alle.

### XVI. Die praktische Philosophie.

#### 1. Vorbemerkung.

Jede theoretische Weltanschauung schliefst in sich Urteile Philosophie und Moraüber den relativen Wert oder Unwert der Dinge und gewinnt dadurch einen Einfluss auf unser praktisches Verhalten. Darum hat jedes philosophische System eine ethische Seite, mag dieselbe nun zu einer besondern Ethik ausgestaltet sein oder nicht, und gerade auf diese Seite legt unser Gefühl ein so großes Gewicht, daß wir geneigt sind, den Wert einer philosophischen Weltansicht abzuschätzen nach den ethischen Folgerungen, die sich aus ihr ergeben haben oder abgeleitet werden können. Wir lassen uns dabei leiten durch das alte Wahrwort: "An ihren Früchten sollt ihr sie erkennen" (Matth. 7,16). Indes kann auch dieses Wort nicht ohne Einschränkung gelten. Denn, um in dem von Jesu gebrauchten Bilde zu bleiben, es kann geschehen, daß ein Baum gut ist und dennoch keine, oder keine guten Früchte bringt, - etwa weil seine Blüten zu frühzeitig von dem kalten Eishauche der Erkenntnis der Wahrheit berührt wurden.

Und dieser Fall dürfte in Indien tatsächlich vorliegen. Atmanlehre und Ethik. Selten hat die ewige philosophische Wahrheit einen schärferen und treffenderen Ausdruck gefunden als in der Lehre von der erlösenden Erkenntnis des Âtman. Und dennoch ist diese Erkenntnis jenem eisigen Hauche zu vergleichen, welcher jede Entwicklung hemmt, jedes Leben erstarren macht. Wer sich als den Atman erkannt hat, der ist zwar allem Begehren und damit der Möglichkeit eines unmoralischen Verhaltens für immer entrückt, aber zugleich ist ihm jeder Ansporn zu irgendwelchem Tun und Schaffen genommen: er ist aus dem ganzen Kreise der individuellen, illusorischen Existenz herausgetreten, sein Leib ist nicht mehr sein Leib, seine Werke sind nicht

mehr seine Werke: alles, was er weiterhin noch tun mag oder nicht tun mag, gehört mit zu dem Bereiche der großen Täuschung, die er durchschaut hat, und ist daher ohne jeden Belang. Darum lebt er idrica' era "wie es eben kommt" (Brih. 3.5.1; er ist yûdriechika, Màndûkya-K. 2,37. Paramahansa-Up. 4), und Ìcâ 1-2 gestattet ihm, sich hundert Jahre zu wünschen, zu leben und zu genießen, kein Werk wird ihn beflecken, wird dich beflecken, eram tragi "wenn so du", d. h. wenn du das Weltall in dem Abgrunde der göttlichen Wesenheit versenkt hast. Nur mühsam und künstlich weifs die Bhagavadgîtâ aus diesen Voraussetzungen die Forderung eines heroischen Handelns abzuleiten, wie wir in einem spätern Teile unseres Werkes sehen werden. Durch das erlangte Atmanwissen wird jedes, und somit auch das moralische, Handeln aus den Angeln gehoben.

Moralität als Vor-

Aber auch zur Erlangung der erlösenden Erkenntnis kann bedingung das sittliche Verhalten nur indirekt, nicht direkt beitragen. Denn diese Erkenntnis ist nicht ein Werden zu etwas, das vorher nicht wäre und durch geeignete Mittel bewirkt werden könnte, sondern sie ist das Innewerden eines schon vorher, schon von Ewigkeit her Vorhandenen, sie wird (schon in spätern Upanishad's) verglichen mit dem Erwachen (prabodha, Hansa-Up. 1. Atmaprabodha 1. Gaudap. 1,14. 3,40. 4,92. 98; vgl. pratibuddha Brih. 4,4,13, pratibodha Kena 12, jâgrata Kâth. 3,14, boddhum ib. 6,4; nityah, cuddho, buddhah Nrisinhott. 9) und erfolgt, wie dieses, von selbst (Kath. 2,23) und nicht durch Vorsatz. Mândûkya-K. 1,16:

> In anfanglosem Weltblendwerk Schläft die Seele: wenn sie erwacht. Dann wacht in ihr das zweitlose Schlaf- und traum-lose Ewige.

Die Erlösung als ein Werden zu etwas.

- Erst später, als die empirische Erkenntnisweise sich der Erlösungslehre bemächtigte und dieselbe, wie gezeigt, unter der Anschauungsform der Kausalität auffalste, erschien das erlösende Wissen als ein Werden zu etwas, als eine Wirkung, die auf bestimmte Ursachen erfolgte, und die man durch Beförderung der Ursachen glaubte hervorbringen zu können. Hierbei faste man, wiederum empirisch, die Erlösung auf nach den äußern Symptomen, durch welche sie in die Erscheinung trat. Dieser Symptome aber waren vor allem zwei: zwei Sym-

1) die Aufhebung alles Begehrens,

ptome der Erlösu**n**g.

2) die Aufhebung des Bewufstseins der Vielheit. Diese also galt es hervorzubringen oder doch nach Kräften zu befördern, und hieraus entspringen zwei merkwürdige Er-zwei Mittel, scheinungen der indischen Kultur, welche schon in den alten wirken. Upanishad's wurzeln und in einer Reihe späterer Upanishad's ihre Ausbildung erfahren,

- 1) der Sannyasa, welcher das Begehren, und
- 2) der Yoga, welcher das Bewufstsein der Vielheit durch künstliche Vorkehrungen aufzuheben und damit die erlösende Erkenntnis, wenigstens ihren äufsern Symptomen nach, zu erzeugen bemüht ist. In diesen beiden, parallel nebeneinanderlaufenden und vielfach sich berührenden. Kulturerscheinungen liegt die praktische Philosophie, welche aus Die praktidem (empirisch aufgefasten) Upanishadgedanken hervorgewachsen ist, und von der wir, nach Maßgabe des in den Atharva-Upanishad's vorliegenden Materials, noch in der Kürze zu handeln haben. Vorher aber wollen wir die wichtigsten ethischen Gedanken, welche in den Upanishad's nicht sowohl aus der Atmanlehre als vielmehr neben ihr her entspringen. hier zusammenfassen.

## 2. Die Ethik der Upanishad's.

Die Europäer, praktisch und klug wie sie sind, pflegen Objektiver eine verdienstliche Handlung vor allem zu schätzen nach ihrem tiver Wert objektiven Werte, d. h. nach dem Nutzen, den sie für die Nebenmenschen, für viele, für alle zur Folge hat. Wer in dieser Richtung die gröfsten Wirkungen erzielt hat, gilt für den größten Mann seiner Zeit; das Scherflein der Witwe bleibt immer nur ein Scherflein. Aber dieser objektive Wert der guten Tat ist zu sehr von der Gunst und Ungunst der Verhältnisse, von der Einsicht, der Stellung, den Hilfskräften des Handelnden und andern Zufälligkeiten abhängig, als daß er zum Maßstabe der moralischen Würdigung dienen könnte. Diese hat sich vielmehr nur an den subjektiven Wert einer Handlung zu halten, welcher besteht in der Gröfse des

persönlichen Opfers, welches der Handelnde bringt, oder. genauer gesagt, in seinem Bewufstsein von der Größe des Opfers. welches er zu bringen glaubt, und somit in dem Grade der Selbstverleugnung (tapas) und Entsagung (masa), der in der Handlung sich zeigt, mag sie nun übrigens für die andern von großem, oder geringem, oder auch von gar keinem Nutzen sein.

Objektive und subjeksehätzung der Hand-

Diese Unterscheidung mag uns davor schützen, in eine and subjektive Wert- ungerechte Beurteilung zu verfallen, wenn wir, zunächst mit einiger Befremdung, bemerken, wie bei den alten Indern, tung in den Upanishad's, deren Bewufstsein von der menschlichen Gesellschaft, von ihren Bedürfnissen und Interessen nur wenig entwickelt war, der Sinn für den objektiven Wert der moralischen Handlung (d. h. nach dem, was sie für andere ist) viel weniger als bei uns besteht, während ihre Schätzung nach dem subjektiven Wert (d. h. nach dem, was sie für den Handelnden selbst bedeutet) in einer Weise vorhanden ist, von der wir wohl noch manches lernen können. In diesem Sinne beschäftigt sich die Ethik der Upanishad's wesentlich mit der subjektiven Bedeutung der moralischen Handlung, weniger mit ihren Wirkungen nach außen hin, wiewohl auch diese letztere Betrachtungsweise nur vor der erstern zurücktritt, keineswegs aber fehlt, wie wir zunächst durch einige Beispiele zeigen wollen.

Chând. 3,17 wird das Leben allegorisch als eine große Somafeier betrachtet. Hierbei wird, im Vorbeigehen, in fünf Worten eine kleine Ethik eingeflochten, indem als der Opferlohn (dakshinā), der bei dem großen Lebensopferfest zu spenden ist, bezeichnet werden: 1) tapas (Askese), 2) dânam (Mildtätigkeit), 3) årjavam (Rechtschaffenheit), 4) ahinså (Nichtverletzen) und 5) satyavacanam (Wahrhaftigkeit).

Taitt. 1,9 werden zwölf Pflichten aufgezählt, neben jeder von welchen immer wieder das "Lernen und Lehren des Veda" eingeschärft wird. Sie sind: Rechtschaffenheit und Wahrhaftigkeit; Askese, Bezähmung und Beruhigung; dazu als Obliegenheiten des Hausvaters: Feueranlegung und Agnihotram, Gastfreundlichkeit und Leutseligkeit, Kinderpflicht, Gattenpflicht und Enkelpflicht.

Wie in andern Ländern, glaubt man auch in Indien die Stimme des moralischen Gesetzgebers (Prajäpati) aus dem Rollen des Donners zu vernehmen, dessen da! da! da! in dem Mythus Brih. 5,2 als dâmyata! datta! dayadhvam! (bezähmt euch, gebt Almosen, habt Mitleid) gedeutet wird.

Eine schöne Sentenz über die wohltätigen Wirkungen der guten Handlung findet sich Mahânâr. 9 (Atharva-Rez. 8,2): "Wie von einem mit Blüten bedeckten Baume der Duft weithin weht, also auch weht weithin der Duft einer guten Tat".

Auf der andern Seite findet das Böse seine scharfe Mifsbilligung in dem Chând. 5,10,9 erhaltenen Verse:

Der Dieb des Goldes und der Branntweintrinker, Brahmanenmörder, Lehrers Bett Beflecker, Die vier und fünftens, wer mit ihnen umgeht, stürzt.

Wenn hier statt des allgemeinen Verbotes von Diebstahl, Trunksucht, Mord und Ehebruch nur spezielle Fälle angeführt werden, so weist diese noch fehlende Verallgemeinerung, sowie auch die Seltenheit solcher Warnungen in der Upanishadliteratur, darauf hin, daß derartige Verbrechen nicht eben häufig waren, und daß mancher indische Fürst sich etwas von dem schönen Zeugnisse aneignen konnte, welches Λςvapati Kaikeya seinen Untertanen Chând. 5,11,5 ausstellt:

In meinem Reiche ist kein Dieb, Kein Geiziger, kein Trunkenbold, Kein Opferloser, Schriftloser, Kein Buhler, keine Buhlerin.

Dem entspricht auch der milde, humane Ton, in welchem wir in den Upanishad's Gatte und Gattin, Vater und Sohn, Lehrer und Schüler, Fürst und Untertanen mit einander verkehren sehen.

Wo die Moral nach aufsen so wenig zu tun fand, da konnte sie sich um so ungeteilter dem Innern zuwenden, im Bewufstsein des Spruches (Bhag. G. 6,5):

> In dir selbst deinen Freund wisse, In dir selbst wisse deinen Feind.

Die Bekämpfung dieses innern Feindes ist Tapas (Askese).

Tapas und Nadsa als ethische Grundbegriffe.

Die vier Acrama's.

seine Besiegung Nyûsa (Entsagung), und hierin sind die beiden Grundbegriffe gegeben, um welche sich das ethische Denken in den Upanishad's bewegt. Über Tapas wurde schon oben (S. 60--65) eingehend gehandelt, und wir wollen hier nur noch hinzufügen, dafs Mahânâr. 8 sehr richtig alle Tugenden für Tapas erklärt werden, daß aber nach Mahânâr. 62,11 "alle jene niederen Kasteiungen" (als welche wiederum eine ähnliche Reihe von Tugenden wie Taitt. 1,9, oben S. 328, und Mahânâr. 8 aufgezählt werden) überragt werden durch Nyâsa, die Entsagung. Wichtiger als derartige einzelne Äußerungen ist es, daß mit der Zeit zu den althergebrachten Lebensstadien des Brahmacarin und Grihastha ein drittes und viertes hinzutraten, in denen jene beiden höchsten Tugenden, das Tapas als Vânaprastha und der Nyâsa als Sannyâsin, gleichsam verkörpert sind. Diese vier Stadien des Brahmanschülers, Hausvaters. Waldeinsiedlers und herumschweifenden Bettlers, in denen nach späterer Anschauung das Leben jedes brahmanischen Inders verlaufen sollte, werden in späterer Zeit (zuerst. unseres Wissens, Cvet. 6,21 atyacramin, dann Maitr. 4,3 usw.) sehr bezeichnend Acrama's d. h. "Kasteiungsstätten" genannt: das ganze Leben sollte in einer Reihe stufenweise sich steigernder asketischer Stadien verlaufen, durch die der Mensch, mehr und mehr von allem irdischen Hang geläutert, seiner "Heimat" (ustam) entgegenreifen sollte, als welche das Jenseits schon Rigy, 10.14.8 bezeichnet wird. — Die ganze Geschichte der Menschheit hat nicht vieles, was an Größe diesem Gedanken gleichkommt.

Entstehung der Acra-

In den ältern Upanishad's ist die Theorie von den vier Agrama's erst in der Ausbildung begriffen. Chând. 8,15 erwähnt nur den Brahmanschüler und Hausvater und verheifst sehon diesem für Studium, Kindererziehung, Yogaübung, Nichtschädigung und Opfer ein Hinscheiden ohne Wiederkehr. Chând. 2,23,1 nennt neben diesen als dritten "Zweig der Pflicht" das Tapas (des Vânaprastha); eine Reihenfolge besteht noch nicht; vielmehr scheinen nach dieser Stelle die Brahmanschüler, soweit sie nicht vorzogen für immer im Hause des Lehrers zu bleiben, sich teilweise dem Hausvaterstand, teil-

weise dem Waldleben zugewandt zu haben. Hierzu stimmt, daß Chând. 5,10 unter denen, welche sterben, die Einsiedler im Walde und die Opferer im Dorfe neben einander erscheinen-Allen drei Zweigen der Pflicht stellt Chând. 2,23,1 den "in Brahman Feststehenden" gegenüber. Ebenso Brih. 4,4,22 solchen, welche 1) Vedastudium, 2) Opfer und Almosen, 3) Büfsen und Fasten betreiben, den, welcher den Atman erkannt hat und infolgedessen ein Muni und Pravräjin (Pilger) wird. Beide haben das Atmanwissen und somit das Höchste erreicht. (Hingegen wird in der verwandten Stelle, Brih. 3,5, der Brähmana als höhere Stufe noch vom Muni unterschieden.) Auch Brih. 3,8,10 wird von dem Opfern und Spenden (des Hausvaters) sowie dem Tapas-Üben (des Waldeinsiedlers) das Atmanwissen als höchstes Ziel unterschieden. Alle diese Stellen setzen nur die drei Stadien des Brahmanschülers, Hausvaters und Einsiedlers voraus und stellen ihnen die Atmanwisser gegenüber; diese sind ursprünglich "über die (drei) Àçrama's erhaben" (atyâçramin, wie es Cvet. 6,21. Kaiv. 24 heifst), aber eben diese Erhabenheit über die Acrama's wurde mit der Zeit selbst zu einem vierten und höchsten Acrama, welchen man naturgemäß an das Ende des Lebens verlegte, so daß ihm die Schülerschaft und das (ursprünglich neben einander stehende) Hausvatertum und Einsiedlertum als zeitliche Vorstufen in dieser Reihenfolge vorhergingen. Aber noch bis in späte Zeit ist die Scheidung zwischen dem dritten und vierten Âçrama, zwischen dem Tapas übenden Vânaprastha und dem zum Nyâsa durchgedrungenen Sannyâsin, nicht streng durchgeführt. Eine Hindeutung auf die Vierzahl der Açrama's ist vielleicht schon der Vers Mund. 2,1,7: "Kasteiung, Wahrheit, Brahmanwandel, Vorschrift". Sonst dürfte die älteste Stelle, welche alle vier Agrama's in der richtigen Reihenfolge nennt, Jâbâla-Up. 4 sein: "Hat man die Brahmanschülerschaft beendet, so werde man ein Hausvater: nachdem man ein Hausvater gewesen, werde man ein Waldeinsiedler; nachdem man ein Waldeinsiedler gewesen, ziehe man pilgernd umher".

Die weitere Ausbildung der Theorie von den vier Äçrama's gehört erst der Periode der Dharmasûtra's und Dharmacâstra's

an. Hier wollen wir nur noch das, was die Upanishad's darüber enthalten, der Hauptsache nach überblicken.

1 · Der Brahma Arin.

1) Der Brahmacârin. — Chând. 6.1.1: "Çvetaketu war der Sohn des [Uddâlaka] Âruni. Zu ihm sprach sein Vater: «('vetaketu! ziehe aus, das Brahman zu studieren, denn einer aus unsrer Familie, o Teurer, pflegt nicht ungelehrt und ein [blofses] Anhängsel der Brahmanenschaft zu bleiben»". dieser Bemerkung scheint zu folgen, daß das Eintreten als Brahmanschüler damals noch, zwar als gute Sitte, aber selbst für Brahmanen noch nicht als allgemeine Vorschrift galt. Auch das Eintreten des Satyakâma als Brahmanschüler erscheint Chând. 4.4,1 als dessen freiwilliger Entschluß. konnte bei seinem Vater in die Lehre treten, wie Çvetaketu Chând, 5,3,1. Brih. 6,2,1. Kaush. 1,1, oder bei andern Lehrern, wie (unvereinbar damit) (vetaketu Chând. 6.1.1. Die Bitte um Aufnahme mußte rite (tirthena, vgl. Mund. 1,1,3 vidhivat) erfolgen, d. h. nach Brih. 6,2,7 mit den Worten: upaimi aham bhavantain. Als Zeichen, dafs er gewillt sei, dem Lehrer zu dienen, insbesondere die heiligen Feuer zu unterhalten, nimmt der Schüler das Brennholz in die Hand, Kaush. 4,19. Chând. 4,4,5, 5,13,7, 8,7,2, 8,10,3, 8,11,2, Mund. 1,2,12, Pragna 1,1. Vor der Aufnahme vergewissert sich der Lehrer über die Abstammung des Schülers, Chând. 4,4,4, doch, wie dieses Beispiel zeigt, in sehr toleranter Weise. Mitunter wird die Belehrung auch ohne förmliche Aufnahme (anupaniya, Chând. 5,11,7) erteilt. Die Dauer der Lehrzeit ist Chând. 4,10,1 zwölf Jahre, 4.4,5 "eine Reihe von Jahren"; auch Çvetaketu tritt Chând. 6.1.2 zwölf Jahre alt in die Lehre und bleibt in ihr zwölf Jahre: in dieser Zeit hat er "alle Veden durchstudiert" (Chând. 6,1,2), nämlich die Rigverse, Opfersprüche und Sâmalieder (Chând. 6.7,2), also wohl nur die Samhitâ's. Übrigens scheint vom Studium zunächst keine Rede gewesen zu sein: Upakosala hat Chând. 4,10,1-2 zwölf Jahre die heiligen Feuer bedient, und immer noch kann sich der Lehrer nicht entschließen, ihm "die Wissenschaft" zu lehren; Satyakâma wird zunächst mit der Kuhherde des Lehrers in die Fremde geschickt, wo er eine Reihe von Jahren verweilt, Chând. 4,4,5; eine weitere Dienstleistung des Brahmacârin besteht darin, daß er für den Lehrer

betteln geht, Chând. 4,3.5: auch bei feierlichen Gelegenheiten finden wir ihn im Gefolge des Lehrers und dessen Befehle erwartend, Brih. 3,1,2. Neben und nach diesen Dienstleistungen, "in der von der Arbeit für den Lehrer übrig bleibenden Zeit" (quroh karma-aticeshena) wird dann der Veda studiert (Chând. 8.15). Die Folge war mitunter mehr Wissensdünkel als echtes Wissen (Chând, 6,1,2). Auch auf der Wanderschaft finden wir die Brahmanschüler; zu berühmten Lehrern "eilen sie von allerwärts her", wie Wasser zur Tiefe, Taitt. 1,4,3; bis zum Lande der Madra's (am Hyphasis) wandern sie, "um das Opfer zu erlernen", Brih. 3,7,1. 3,3,1. In der Regel aber wohnen sie als anterâsin's im Hause des Lehrers, und manchen sagte diese Lebensweise so zu, daß sie sich "für immer im Hause des Lehrers niederliefsen" (Chând. 2,23,1). Die übrigen wurden am Ende der Lehrzeit entlassen mit Belehrungen wie Brih. 6.4 und Ermahnungen wie Taitt. 1.11: "Nachdem er den Veda mit ihm studiert hat, ermahnt der Lehrer seinen Schüler: Sage die Wahrheit, übe die Pflicht, vernachlässige nicht das Vedastudium. Nachdem du dem Lehrer die liebe Gabe überreicht hast, sorge, daß der Faden deines Geschlechts nicht reifse." Weiter folgen Ermahnungen, Gesundheit und Vermögen nicht zu vernachlässigen, Mutter, Vater, Lehrer und Gast zu ehren, in Werken und Wandel untadelig zu sein, Höherstehende zu ehren, in der rechten Weise Almosen zu geben und in allen zweifelhaften Fällen sich nach dem Urteile bewährter Autoritäten zu richten.

2) Der Grihastha. — Chând. 8,15: "Wer aus der Fa- 2) Der dijimilie des Lehrers, nach vorschriftsmäßigem Vedastudium in der von der Arbeit für den Lehrer übrig bleibenden Zeit, nach Hause zurückkehrt, im [eignen] Hausstande in einer reinen [den Brahmanen zum Aufenthalte gestatteten] Gegend das Selbststudium des Veda betreibt, fromme Söhne und Schüler] erzieht, alle seine Organe in dem Atman zum Stillstande bringt, auch kein Wesen verletzt, ausgenommen an heiliger Stätte [beim Opfer], — der fürwahr, wenn er diesen Wandel die Dauer seines Lebens hindurch einhält, geht ein in die Brahmanwelt und kehrt nicht wieder zurück". Nach dieser Stelle kann der Hausvater lebenslänglich ein solcher

bleiben, ohne Schaden an seiner Seele zu nehmen. Hingegen ist nach Chând. 5.10 für die, "welche im Dorfe mit den Worten: «Opfer und fromme Werke sind unser Tribut» Verehrung üben", also für die bis zum Ende des Lebens im Hausvaterstand Verharrenden, die vorübergehende Belohnung auf dem Monde und Rückkehr zu einem neuen Erdenleben bestimmt. Die nächste Pflicht des Hausvaters ist, eine Familie zu gründen und einen Sohn als Fortsetzer der Werke des Vaters zu erzeugen, worüber schon oben S. 264 fg. gehandelt wurde. Mehrere Frauen sind erlaubt, wie denn Yajñavalkva selbst deren zwei hatte (Brih. 2,4, 4,5). Als weitere Pflichten des Grihastha werden genannt: Opfer, Vedastudium und Almosengeben (Chând. 2,23,1. 8,5,1—2. Brih. 4,4,22. 3,8,10). Inwieweit die Pflicht zu opfern durch den Upanishadgedanken eine Beeinträchtigung erlitt, wurde schon oben S. 57-60 besprochen.

3) Der Vânaprastha und nuâsin.

3) Der Vånaprastha und 4) der Sannyåsin (Bhikshu, wrastha und 4) der San- Parivrâjaka). — Eine Scheidung zwischen diesen beiden Stadien hat sich erst nach und nach vollzogen. Ursprünglich stand das Einsiedlerleben im Walde als besondere "Berufsart" (dharmaskandha) neben dem Hausvatertum (Chând. 2,23,1. 5.10.1—3). Später mochte es Brauch werden, sich erst im Alter, nachdem man den Pflichten des Grihastha genügt hatte. in die Waldeinsamkeit zurückzuziehen. Ein Beispiel ist Yâjñavalkva, wenn er Brih. 2.4.1 (4.5.1-2) zu seiner Gattin Maitrevî spricht: "Ich werde nun diesen Stand [des Hausvaters] aufgeben; wohlan, so will ich zwischen dir und der Kâtyâyanî da Teilung halten". Bei Yâjñavalkya bedeutet dieser Schritt die praktische Betätigung dessen, was er Brih. 3,5,1 lehrt: "Wahrlich, nachdem sie dieser Seele sich bewufst geworden, stehen die Brahmanen ab vom Verlangen nach Kindern und Verlangen nach Besitz und Verlangen nach der Welt und wandern umher als Bettler". Hier sind der dritte und vierte Stand noch nicht geschieden. Anders verhält es sich mit dem Könige Brihadratha, welcher Maitr. 1,2 sein Königreich aufgibt, in den Wald zieht und sich den höchsten Kasteiungen hingibt, in die Sonne starrt und mit emporgereckten Armen dasteht, und doch bekennen muß: "Ich bin nicht des Atman kundig". Hier hat der Einsiedler, dessen Aufgabe es ist, neben der Meditation die Askese zu üben (Chând, 2,23,1), noch nicht das höchste Ziel erreicht; wenn einer, ohne den Âtman zu kennen, "Askese übt viel tausend Jahre lang, dem bringet es nur endlichen [Lohn]" (Brih. 3,8,10); Askese führt nur zum Pitriyana (Brih. 6,2.16), und nur bei denen steht es anders, welche sprechen können: "unsere Askese ist der Glaube" (Chànd. 5,10,1); Bufsen und Fasten sind nur ein Mittel, durch welches die Brahmanen den Âtman "zu erkennen suchen" (vividishanti, Brih. 4,4,22). Nach einigen ist das Tapas als Mittel des Âtmanwissens unerläfslich (Maitr. 4.3: na atapaskasya âtmajñane 'dhigamah), nach andern (Jâbâla-Up. 4) sowie nach der Konsequenz des Systems ist es entbehrlich. Denn solange das Ziel ein jenseitiges war, mochte man hoffen, durch asketische Abstumpfung des Hanges zum Diesseits diesem Ziele näher zu kommen: ist aber die Erlösung das Sichfinden als den Åtman und somit etwas, was nur als vorhanden erkannt, nicht als zukünftig bewirkt zu werden braucht, so wird die Askese des Vânaprastha ebenso überflüssig wie das Opfern und Vedastudium (Brih. 3,5. 4,4,21) des Grihastha; der Åtmanwissende ist atyacramin "über die [drei] Âçrama's erhaben" (Çvet. 6,21). Er hat erreicht, was der Asket nur anstrebt, die volle Loslösung von seiner Individualität und allem, was zu ihr gehört, wie Familie, Besitz und Welt (Brih. 3,5. 4,4,22); weil er "alles von sich wirft" (sam-ni-us), heifst er Sannyâsin, weil er heimatlos "umherschweift", Paricráj, Paricrájaka, weil er, besitzlos, nur noch als "Bettler" lebt, Bhikshu,

#### 3. Der Sannyâsa.

Der Samyása, welcher ursprünglich nur die Aufhebung Ursprüngder ganzen brahmanischen Lebensordnung und ihrer drei Âçrama's ist, wurde mit der Zeit zu einem vierten und höchsten Âçrama gestaltet, welcher in der Regel, wenn auch nicht notwendig, erst nach Durchlaufung der Stadien des Brahmacârin, Grihastha und Vânaprastha gegen das Ende des Lebens folgen sollte. Hierdurch aber gewann er eine andere Bedeutung. War er ursprünglich eine Folgeerscheinung der Erkenntnis

Der Sannnåsa als Mittel des Atmanwissens

des Âtman, so wurde er jetzt zu einem letzten und sichersten Mittel, durch das man jene Erkenntnis zu erlangen hoffte, und als ein solches Mittel der Âtmanerkenntnis und Erlösung tritt uns der Sannyâsa in einer Reihe späterer Upanishad's (die wichtigsten sind: Brahma, Sannyâsa, Âruneyî, Kanthagruti, Paramahaisa, Jûbûla, Agrama) entgegen, aus denen wir versuchen wollen, ein Bild jener absonderlichen Erscheinung des indischen Kulturlebens zu entwerfen. Bei der Geringschätzung, welche die Sannyâsins nach dem Vorbilde des Yâjnavalkya (Bṛih. 3.5. 4.4,21) gegen die vedische Tradition hegen, und bei dem Mangel einer andern Autorität ist es begreiflich, dafs die Regeln und Sprüche, aus denen die Sannyâsa-Upanishad's sich abgesetzt haben, im einzelnen voll von Widersprüchen sind.

Vorbedingungen,

1) Vorbedingungen des Sannyâsa. Eine klare Unterscheidung aller vier Äçrama's von einander finden wir nur Jab. 4 und Acr. 1-4; letztere Upanishad unterscheidet das dritte und vierte Stadium dadurch, dass der Vânaprastha in allen seinen vier Spielarten immer noch das Opfern im Walde fortführt, während die vier Arten des Sannyasin davon entbunden sind. Jab. 4 empfiehlt, erst nach Durchlaufung der Stadien der Brahmacarin, Grihastha und Vanaprastha zum Sannyâsa überzugehen, gestattet aber auch einen Übergang dazu direkt von jedem Stadium aus. Ebenso wird Kanth. 1 empfohlen, "in der richtigen Reihenfolge" der Welt zu entsagen, während Kanth. 2 auch ein Abweichen von ihr gestattet wird. Sanuv. 1 wird die Entsagung als ein "Hinausgelangen über die Lebensstadien" (also noch nicht als viertes Stadium) bezeichnet; nach den Schilderungen Sauny. 2 und Kanth. 4 wird direkt vom Hausvatertum zur Entsagung übergegangen, sei es dafs Grihastha und Vânaprastha hier noch ohne Sukzession als Vorstufen der Entsagung nebeneinanderstehen (wie Chând. 2,23,1), sei es dafs Vânaprastha und Sannyâsin noch nicht (wie Acr. 3-4 und später) bestimmt geschieden werden.

Abschied vom Leben

2) Der Abschied vom Leben. Der Sannyåsa erfordert ein Aufgeben alles Besitzes Kanth. 1, ein Verzichten auf die sieben obern und sieben untern Welten, welche bei dieser Gelegenheit aufgezählt werden, År. 1, ein Verlassen von Söhnen,

Brüdern, Verwandten År. 1, von Vater, Sohn und Weib År. 5, von Lehrern und Verwandten Kanth. 4, von Kindern, Freunden, Weib, Verwandten Par. 1, ein Zurücklassen der Familie År. 2; nur der Vers Sanny. 2,7 gestattet auch, daß der Entsager von seinem Weibe begleitet werde. Der Sannyasa ist somit ein völliger Abschied vom Leben, daher, wie beim Sterben, auch hier eine Heiligung (samskåra) durch Sprüche und Zeremonien stattzufinden hat, Sanny. 1. Insbesondere hat der zur Entsagung Übergehende noch zum letztenmal ein Opfer darzubringen, in dessen Schilderung die Texte sehr auseinandergehen. Sanny. 1 schreibt ein Manenopfer und ein Brahmanopfer (brâhmeshti) vor, - von nun an lebt der Entsagende ohne Manenspende und Opfer, Par. 4, - Kanth. 4 verlangt, daß zuerst zwölf Tage lang ein Agnihotram mit Milch gebracht werde, während welcher Zeit der Opfernde selbst nur von Milch leben soll; dann soll er, indem er alle seine bisherigen Opferpriester noch einmal wie früher wählt, Kanth. 1, ein Vaiçvânara-Opfer (an Agni Vaiçvânara, wohl zu verstehen wie Chând. 5,19-24) darbringen, Kanth. 1 und 4, begleitet von einem Mus an Prajâpati (vielleicht als Loskaufen von der Zeugung) und einem Kuchen in drei Schalen an Vishņu, Kanth. 4. Hingegen wird Jab. 4 das Opfer an Prajāpati mifsbilligt und nur das an Agni als Prâna (also wohl das Vaiçvânara-Opfer) gefordert, nach diesem aber noch ein Traidhâtarîya-Opfer an die drei Grundstoffe Sattvam, Rajas und Tamas verordnet. Hierbei wird Jâb. 4, entsprechend der hier durchgeführten Unterscheidung aller vier Stadien, der zum Sannyâsa Übergehende als Vânaprastha gedacht; daher die weiter folgende Verordnung, das Feuer durch den Priester aus dem Dorfe holen zu lassen; ist kein Feuer zu haben, so soll man im Wasser opfern, "denn das Wasser ist alle Gottheiten" (vgl. oben S. 171 fg.). Dieses Opfern geschieht mit den Worten: "Om! ich opfere allen Gottheiten, svähå", wobei das Wort Om alle drei Veden involviert, Jâb. 4; hierauf soll der Opfernde von dem Opferschmalz und der heilsamen Opferspeise kosten, Jab. 4. Nach Kanth. 1 soll er auf die Opfergeräte symbolisch seine Glieder übertragen, wodurch er sich derselben entäufsert; nach Kanth. 4 soll er seine hölzernen

Gefäße ins Feuer, seine irdenen ins Wasser werfen und die metallenen dem Lehrer schenken; nach Sanny. 1. Kanth. 4 die Reibhölzer ins Feuer werfen. Hierauf nimmt er symbolisch die Feuer, die er fortan nicht mehr unterhalten wird, in sich, Sanny, 1, in seinen Leib auf, Sanny, 2,4; die Opferfeuer nimmt er in sein Bauchfeuer (in dem er künftig das Prâna-Agnihotram bringt, oben S. 113-114), die Gâyatrî (d. h. den Veda, Chând. 3,12,1) in sein Redefeuer auf, Ar. 2. Es ist wohl dieses Aufnehmen der Opferfeuer in den eigenen Leib, welches symbolisch angedeutet werden soll, wenn der Entsager nach Kanth. 4, die Feuer anredend, von der Reibhölzerseite eine Handvoll Asche zu trinken, nach Jâb. 4 an den Feuern zu riechen hat. - Aufser diesen Zeremonien ist Sanny. 3 und Kanth. 5 noch von einer besondern Weihe (dîkshâ) die Rede, welche mittels des Hymnus Atharvav. 11.8 "Als sich Manyu eine Gattin aus des Samkalpa Haus erkor" usw. vollzogen werden soll. Da dieser Hymnus sich in herabsetzender Weise über die Entstehung des Leibes ausläfst (vgl. die Übersetzung oben I, I, S. 270-277), so hatte seine Verwendung vielleicht den Sinn, daß man sich dabei von der eigenen Leiblichkeit lossagte. — Nach diesem Abschiede von dem Opferwesen folgt eine sehr bedeutsame Handlung, die daher auch von allen Texten immer wieder hervorgehoben wird, nämlich das Ablegen der, die Zugehörigkeit zum brahmanischen Religionsverbande anzeigenden, Opferschnur (Kanth. 2. 3. 5. År. 1. 3. 5. Brahma 3) und der auf die Familienabstammung hindeutenden Haarlocke (cikhû, Kanth. 2. 3. År. 1. Brahma 3. Par. 1). Von nun an soll nur die Meditation als Opferschnur (Kanth. 2. Brahma 3. Par. 2) und das Wissen als Haarlocke dienen (Kanth. 2. Brahma 3), der zweitlose Âtman soll dem Entsager Opferschnur und Haarloeke sein, Par. 2. Nach Kantlı. 4 wird die Opferschnur, nach Jâb. 6 auch die Haarlocke, mit den Worten "der Erde srâhâ" im Wasser geopfert, nach Âr. 2 soll man Opferschnur und Haarlocke in der Erde vergraben oder im Wasser versenken. Die spätere Systematisierung Âçr. 4, welche vier Rangstufen von Sannyâsin's unterscheidet, läfst den Bahûdaka mit Haarlocke und Opferschnur, den Hansa ohne Haarlocke mit Opferschnur und erst den Paramahansa

als höchste Stufe ohne Haarlocke und Opferschnur, wie auch ohne Kopfhaare sein. Auch über diese besteht Meinungsverschiedenheit: Kanth. 2. 3. 4 fordert Entfernung der Haupthaare, Jâb. 5 Kahlköpfigkeit, Kanth. 5 nur eine kleine Tonsur, Sanny, 3 und Kanth, 5 Entfernung der Haare an Scham und Achselhöhle. - Zuletzt von allem folgt der Abschied vom Sohne, der den Vater noch eine Strecke begleitet, worauf unter feierlichen Sprüchen beide rechtsum kehren und fortgehen, ohne sich umzusehen, und ohne daß der Sohn Tränen vergießen darf, Kanth. 2 und 3. 3) Kleidung und Ausrüstung. Auch über diese be- Kleidung.

stehen große Meinungsverschiedenheiten. Das Gewand soll nach Sanny. 3. Kanth. 5 braunrot, nach Jâb. 5 farblos, nach Kanth. 2 zerrissen oder aus Baumbast, nach Sanny. 4 geflickt

sein; Âçr. 4 gestattet dem Bahûdaka Lendentuch und braunrotes Gewand, dem Paramahansa nur Lumpen und Lendentuch; Par. 4 verlangt von ihm, daß der Weltraum sein Kleid sei, Jâb. 6, dafs er "nackend, wie er geboren" leben soll. — Mit Fell, Gürtel und Opferschnur müssen die, gleichfalls zur Unterscheidung der Kasten dienenden, Stäbe aus Palâça-, Bilva- und Açvattha-Holz abgelegt werden, Ar. 5. An ihre Stelle tritt der aus drei Stäben zusammengeflochtene Dreistab (tridandam, wohl als Zeichen der Ausgleichung der Kastenunterschiede) Sanny. 4, auch dieser wird verboten Kanth. 5. Jab. 6. År. 2; an seine Stelle tritt der Einstab (Symbol völliger Ausgleichung) Par. 1, der Rohrstab Ar. 3; auch ihn verwehrt Par. 3 mit der Bemerkung, daß, wer nur die Erkenntnis als Stab trage, mit Recht ein Einstabiger heifse. Åçr. 4 bringt auch hier System hinein, indem sie dem Bahûdaka den Drei-

stab, dem Hansa den Einstab gestattet, dem Paramahansa jeden Stab verbietet. Ebenso wird Sanny. 3 ein Sieb, Kanth. 5 ein Tuchfetzen zum Durchseihen des Getränks, um keine Lebewesen zu verschlucken, gestattet, hingegen Jâb. 6 und in den Versen Kanth. 5 auch die Tuchseihe verboten. Eine Decke wird Par. 1 gestattet, jedoch Par. 2 für die höchste Stufe verboten. Eine Zusammenfassung der Gegenstände, welche eine mildere Observanz dem Sannyâsin erlaubt, geben die Verse

Sanny. 4:

Ausrüstung. Topf, Trinkschale und Feldflasche, Die Dreistütze, das Schuhepaar, Geflickter Mantel, Schutz gebend Bei Frost und Glut, das Lendentuch, Badehose und Tuchseihe. Dreifacher Stab und Überwurf.

Dieselben Gegenstände werden, unter Wiederholung derselben Verse, Kanth. 5 dem Sannyâsin verboten, womit auch die Aufzählung in Prosa Jâb. 6 übereinstimmt. Âçr. 4 gestattet sie dem Bahûdaka und verwehrt sie nur dem Paramahansa. Eigentümlich ist die Vorschrift Âr. 5, daß sich der Entsager den Omlaut auf die Glieder auftragen soll.

Nahrung.

4) Nahrung. Der Sannyasin muß vom Erbettelten leben, Kanth. 5, nur Bettelbrot und Spaltfrüchte, Sanny. 4,5, Wasser, Wind und Früchte, Sanny. 2,4, sollen seine Nahrung sein. Das Betteln soll nach Kanth. 2 bei allen vier Kasten. deren Unterschiede für den Sannvasin nicht mehr bestehen. betrieben werden. Âçr. 4 unterscheidet auch hier Stufen: die Kutîcara's sollen in den Häusern ihrer Kinder, die Bahûdaka's in wohlgesitteten Brahmanenfamilien, und erst die Paramahansa's bei allen vier Kasten betteln. Beim Betteln bedient sich der Sannyasin nach Ar. 4 eines Tongefäßes, Gurkengefäßes oder Holzgefäßes, wohingegen nach Kanth, 5. Jâb, 6 der Bauch sein Gefäß, nach Kanth, 2 die Hand sein Gefäß, nach År. 5 der Bauch oder die Hand sein Gefäß bilden soll. Nach Kanth. 5 soll der Entsager "Bettelbrot essen, aber kein Almosen geben", bhikshâcî na dudyât, wofür, mit einer ganz geringen Änderung, bhikshûçî 'shad adyât "er soll, vom Bettelbrot lebend, wenig essen", gelesen werden könnte. Dies würde zu andern Stellen stimmen, nach denen der Entsager das Essen nur als Arzenei gebrauchen soll, Kanth. 2. År. 3, nur so essen soll, daß sein Fett nicht zunimmt, und er mager bleibt, Kanth. 2. Doch soll er diese und andere Entbehrungen, wenn er sich schwach fühlt, nur so weit treiben, daß keine Beschwerde entsteht, Kanth. 2; ist er krank, so soll er die Entsagung nur im Geiste oder mit Worten üben, Jâb. 5. Mit Erweiterung der Prânâgnihotra-Theorie (oben S. 113-114) heifst es Kanth. 4: "was er dann des Abends ifst, das ist sein Abendopfer, was des Morgens, sein Morgenopfer, was am Neumond, sein Neumondopfer, was am Vollmond, sein Vollmondopfer, und wenn er sich im Frühling Haupthaare, Bart, Körperhaare und Nägel [aufs neue] schneiden läfst, so ist das sein Agnishtoma [eine Art Somaopfer]".

> Aufenthaltsort.

- 5) Aufenthaltsort. Die wesentlichen Merkmale des Entsagers sind schon in den drei Hauptnamen enthalten, welche er führt. Als Sannyâsin soll er "alles von sich werfen", als Bhikshu nur als "Bettler" leben, und als Parivraj, Parivrájaka heimatlos als "Pilger (Vagabund)" umherschweifen, Er ist an keine Örtlichkeit mehr gebunden. Für ihn hat es kein Interesse mehr, in Avimuktam zu sterben (einer Ürtlichkeit bei Benares, welche dem dort Sterbenden die sofortige Erlösung sichert, Upanishad's S. 617. 706), denn er trägt die Varanâ und die Asî (zwei Flüfschen, zwischen denen Benares liegt und von welchen es seinen Namen Vârânasî führen soll) als den Bogen (varana) der Augenbrauen und die Nase (nâsâ) immer mit sich, Jâb. 1-2. In der Regel wird er am Ufer des Wassers Kanth. 2, auf Sandbänken im Flusse oder vor Tempeltüren Sanny. 4. Kanth. 5 verweilen, und auf dem Erdboden sitzen oder liegen År. 4. Nach Jåb. 6 soll er "in einem öden Hause, einem Göttertempel, auf einem Grashaufen, einem Ameisenhaufen, an einer Baumwurzel, in einer Töpferwerkstatt, bei einem Feueropfer, auf einer Flussinsel, in einer Berghöhle, einer Schlucht, einem hohlen Baume, an einem Wasserfalle oder auf dem Erdboden heimatlos weilen". In einem Dorfe darf er nur eine Nacht, in einer Stadt nur fünf Nächte sich aufhalten, Kanth. 2 (nach Acr. 4 tritt diese Regel erst auf der Stufe der Hansa's in Kraft): eine Ausnahme macht die Regenzeit, Kanth. 5; während der vier Regenmonate (eine Glosse macht daraus zwei, Up. S. 699) darf er in einem Dorfe oder in einer Stadt bleiben, Kanth. 2, die übrigen acht Monate soll er umherpilgern, sei es allein oder zu zweien, Âr. 4.
- 6) Beschäftigung. Der Sannyasin vollbringt, wie wir Beschäftigung. sahen, keine Opfer mehr, an deren Stelle die Ernährung des eignen Leibes tritt, Kanth. 4, und ebenso lebt er fortan ohne Vedastudium Par. 1. År. 1, ohne die Vedasprüche År. 2, doch

gung.

soll er "von allen Veden das Åranyakam hersagen, die Upanishad hersagen", Ar. 2. Alle Texte verlangen von ihm "Baden, Nachsinnen und Reinheit durch heil'ge Wasser" Sanny. 4. Kanth. 5, Waschungen bei Anbruch der drei Tageszeiten År. 2, Waschen und Mundausspülen, "mit dem Wasser als Gefäß" (d. h. ohne Gefäß) Kanth. 2. Besonders empfohlen werden ihm außerdem noch das Schweigen Kanth. 3, die Meditation År. 2 und die Yoga-Übung Sanny. 4. Als seine Haupttugenden werden År. 3 "Keuschheit, Nichtschädigung, Besitzlosigkeit und Wahrhaftigkeit" genannt. Er spricht: "vor mir haben Frieden alle Wesen, denn von mir ist alles erschaffen worden" År. 3: Gold soll er nicht annehmen, nicht anrühren, ja nicht einmal ansehen, Par. 4. Alle Lüste hat er aufgegeben, Erkenntnis ist sein Stab, darum heifst er mit Recht "Einstabiger"; wer aber zum Holzstabe greift, weil dieser ihm die Freiheit verleiht, "von allem zu essen", der ist ein falscher Sannyâsin und fährt zur Hölle, Par. 3. Der wahre Entsager Verhalten hingegen , soll Liebe, Zorn, Begierde, Verblendung, Trug, Stolz, Neid, Selbstsucht, Eigendünkel und Unwahrheit fahren lassen", År. 4. Er ist "frei von den sechs Wogen [des Samsâra: Hunger, Durst, Kummer, Wahn, Alter und Todl, indem er Tadel, Stolz, Eifersucht, Trug, Hochmut, Wunsch, Hafs, Lust, Schmerz, Verlangen, Zorn, Habgier, Wahn, Freude, Ärger, Selbstsucht und alles dergleichen dahinten läfst; und weil von ihm sein eigner Leib nur als ein Aas wird angesehen, so wendet er sich von diesem verkommenen Leibe, welcher die Ursache ist von Zweifel, Verkehrtheit und Irrtum, für immer ab, richtet auf jenes [Brahman] beständig sein Erkennen, nimmt in ihm selber seinen Stand und weiß von ihm, dem Ruhigen, Unwandelbaren: jener Zweitlose, ganz aus Wonne und Erkenntnis Bestehende, bin ich selbst, er ist meine höchste Stätte, meine Haarlocke, meine Opferschnur", Par. 2. Er freut sich nicht, wenn man ihn lobt, flucht nicht, wenn man ihn schmäht, Kanth. 5; "er lockt nicht an, und er stöfst nicht ab; für ihn gibt es keine Vedasprüche mehr, keine Meditation, keine Verehrung, kein Sichtbares und kein Unsichtbares, kein Gesondertes und kein Ungesondertes, kein Ich, kein Du und keine Welt. . . . Im Schmerze unentwegt,

in der Lust ohne Verlangen, in der Begierde entsagend, allerwärts weder am Schönen noch am Unschönen hängend, ist er ohne Hafs und ohne Freude. Aller Sinne Regung ist zur Ruhe gekommen, nur in der Erkenntnis verharrt er, festgegründet im Âtman", Par. 4. "Dann mag er die große Reise antreten, indem er sich der Nahrung enthält, ins Wasser geht, ins Feuer geht oder einen Heldentod wählt; oder auch er mag zu einer Einsiedelei der Alten sich begeben", Kanth. 4. Jâb. 5.

# 4. Der Yoga.

In dem Bewufstsein der Einheit mit dem Âtman als Prin- Der Yoga als Konsequenz zip aller Dinge besteht die Erlösung. Sie ist ihrem Wesen der Atmannach einerseits eine Vernichtung alles Begehrens, anderseits eine Vernichtung des Wahnes der vielheitlichen Welt. Erstere wird, wie wir sahen, vom Samyasa angestrebt; letztere durch künstliche Vorbereitungen hervorzubringen, ist die Aufgabe des Yoga. Dieser ist daher, von Auswüchsen und Übertreibungen abgesehen, eine vollkommen verständliche Konsequenz der Upanishadlehre. Denn wenn in dem Sicheinswissen mit dem Atman das höchste Ziel liegt, warum soll man nicht versuchen, durch geflissentliche Loslösung von der illusorischen Erscheinungswelt und durch Konzentration in dem eignen Selbste dieses Ziel zu erreichen? Dass aus den Übungen des Yoga ein Nutzen für die Aufsenwelt wenig oder gar nicht abfliefst, kommt für eine tiefere ethische Beurteilung nicht in Betracht (oben S. 327); das einzige wesentliche Be-Bedenken denken gegen die in Indien zu allen Zeiten hochgehaltenen und noch heute weit verbreiteten Übungen des Yoga (wie anderseits gegen die geflissentlichen Bufsübungen des Pietismus im Abendlande) liegt darin, daß sie dasjenige auf künstlichem Wege hervorbringen wollen, was nur dann ganz echt ist, wenn es von selbst und ohne Zutun unseres Willens entsteht; tout ce qui n'est pas naturel, est imparfait, wie Napoleon gesagt haben soll. Übrigens berühren sich die Phänomene beim Yoga nicht nur, wie oft hervorgehoben, mit gewissen, auch bei uns vorkommenden, krankhaften Zuständen (Hypno-

tismus, Katalepsie u. dgl., worauf wir nicht eingehen, da das in den Upanishad's vorliegende Material dazu keine Veranlassung gibt), sondern auch mit der durchaus gesunden und erfreulichen Erscheinung der ästhetischen Kontemplation: die überirdische Freude, welche wir beim Anschauen des Schönen in der Natur wie in der Kunst empfinden, beruht auf einem ähnlichen Selbstvergessen der eignen Individualität und Einswerden von Subjekt und Objekt, wie es der Yoga durch künstliche Mittel anstrebt, die wir jetzt betrachten wollen.

Das spätere Yogasystem.

In nachvedischer Zeit ist die Yogapraxis zu einem förmlichen System mit eigenem Lehrbuche (den Sûtra's des Patanjali) fortgebildet worden. Die Entstehung dieses Systems fällt, wie schon die ersten Anfänge desselben Kâth. 3 und 6. Cvet. 2. Maitr. 6 zeigen, in die Zeit, wo der ursprüngliche Idealismus der Upanishadlehre bereits anfing, zur realistischen Sänkhyaphilosophie zu erstarren. Auf dieser, dem ursprünglichen Yogagedanken sehr wenig angemessenen Grundlage hat sich das spätere Yogasystem aufgebaut. Daher legt dieses System auf die äußerlichen Mittel (sâdhana) und die dadurch erlangten äußerlichen Zwecke (vibhûti) das Hauptgewicht, behandelt die Einswerdung mit dem allein realen Atman, welche das ursprüngliche Ziel des Yoga war, als eine Isolation (kaivalyam) des Purusha von der Prakriti und läfst die eigentliche Hauptsache, die Meditation des Âtman mittels der Silbe Om, ganz in den Hintergrund treten. Nur der Theismus wurde, im Widerspruch mit der gewählten Sânkhyagrundlage, aus spätern Upanishad's herübergerettet und dem System äußerlich aufgepfropft, ohne doch rechtes Leben auf diesem ungeeigneten Boden gewinnen zu können (oben S. 215). Ein merkwürdiges Zeugnis für diese theistische Modifikation des Sânkhyasystems im Dienste der Yogalehre ist die Cûlikâ-Upanishad, welche, auf dem Boden der fünfundzwanzig Prinzipien des Sânkhyam stehend, diesen rein äußerlich "als sechsundzwanzigsten" (oder, wohl mit Einrechnung von Cittam, als siebenundzwanzigsten) den İçvara anreiht (Cûl. 14) und seinen Unterschied von den Purusha's nur in der Freiheit sieht, mit welcher er an den Brüsten "der Werdemutter Mâyâ" trinkt, Cûl. 6:

Die Knäblein freilich sind zahllos, Die da trinken die Sinnenwelt, Doch einer nur als Gott trinkt sie, Dem eignen Willen folgend frei.

> Die acht anga's.

Im folgenden beschränken wir uns auf den Yoga, soweit wir ihn durch die Upanishad's verfolgen können, und entnehmen nur als Fachwerk für unsere Darstellung aus dem nachvedischen System die "acht Artikel (anga)", in die sich die Yogapraxis gliedert, und von denen die fünf letzten (nebst Tarka als sechstem) schon an zwei Upanishadstellen, wenn auch noch nicht in der systematischen Folge, aufgezählt werden (Maitr. 6,18. Amritab. 6). Die spätern acht Anga's sind: 1) yama Zucht (bestehend in Nichtschädigung, Wahrhaftigkeit, Nichtstehlen, Keuschheit, Armut), 2) niyama Selbstzucht (Reinheit, Genügsamkeit, Askese, Studium, Gottergebenheit), 3) âsanam Sitzen (am rechten Ort und in richtiger Körperhaltung), 4) pránáyáma Regulierung des Atmens, 5) pratyáhára Einziehung (der Sinnesorgane), 6) dhâranâ Fixierung (der Aufmerksamkeit), 7) dhyânam Meditation, 8) samâdhi Absorption (völlige Einswerdung mit dem Gegenstande der Meditation).

Diese Forderungen sehen wir vereinzelt schon in den ältern Upanishad's auftauchen. So den Pratyûhûra, wenn des Yoga. Chând. 8,15 gefordert wird, "alle seine Organe in dem Âtman zum Stillstande zu bringen", und den Prânâyâma, wenn Brih. 1,5,23 als "einziges Gelübde" befohlen wird, einzuatmen und auszuatmen. Hier und an andern Stellen (oben S. 113) tritt an Stelle des Opferns das geregelte Atmen, welches dann als symbolischer Akt von hier aus in den Yoga übernommen worden zu sein scheint. Das Wort Yoga im technischen Sinne findet sich zuerst, wenn nicht Taitt. 2,4, so doch Kâth. 2,12 (adhyâtma-yoga). 6,11. 18. Çvet. 2,11. 6,13. Maitr. 6,18 etc. Die richtige Erklärung desselben als "Anschirrung, Anschickung" ergibt sich aus dem Mahânâr. 63,21 und Maitr. 6,3 vorkommenden Ausdrucke: âtmâṇam yuñjîta, während der Yoga Maitr. 6,25 als "Verbindung" (zwischen Prâna und Omlaut) gefaßt zu werden scheint. Die genannten Upanishad's

enthalten auch die erste Theorie der Yogapraxis; Kâth. 3,13 fordert mit Anlehnung au sânkhyaartige Vorstellungen, dafs man Rede und Manas in der Buddhi, diese in dem von ihr noch unterschiedenen Mahân, diesen im Avyaktam "hemmen solle" (yacchet), und Kâth. 6,10—11 verlangt Fesselung (dhârana) der Organe (Sinne, Manas, Buddhi), damit man den dadurch von ihnen allen isolierten Purusha aus dem Leibe herausziehen könne, wie den Halm aus dem Schilfrohre (6,17). Cvet. 2.8-15 behandelt schon die Wahl des Orts (2,10), die Art des Sitzens (2,8), die Regelung des Atmens (2,9), die Fesselung von Sinnen und Manas im Herzen (2,8. 9) und bespricht 2,11-13 die Begleit- und Folgeerscheinungen des Yoga. Hieran schliefst sich die Empfehlung des schon Chând. 1,1. Taitt. 1,8 als Symbol des Brahman vorkommenden Lautes Om als Vehikel (âlambanam, Kâth. 2,17) der Meditation, als Reibholz (Cvet. 1,14. Dhyânab. 20), als Bogen (Mund. 2,2,4. Dhyânab. 19) oder als Pfeil (Maitr. 6.24), um die Finsternis zu durchbohren und Brahman als Ziel zu treffen. Die drei Moren (a, u, m), aus denen der Laut Om besteht, werden zuerst erwähnt Praçna 5. Maitr. 6,3, während die dreieinhalbte Mora als der "moralose" Teil des Wortes Mând. 12, als die "Spitze des Omlautes" Maitr. 6,23 zuerst vorkommt. An diese Anfänge schließen sich die Schilderungen der Yogapraxis, welche Maitr. 6.18-30 und in den Yoga-Upanishad's des Atharvaveda (die wichtigsten sind: Brahmavidya, Kshurika, Cûlikâ; Nâdabindu, Brahmabindu, Amritabindu, Dhyânabindu, Tejobindu: Yogacikhâ, Yogatattva und Haisa) vorliegen, und auf die wir unsere Darstellung gründen, indem wir der spätern Ordnung der acht Artikel (yama, niyama, âsanam, prânâyâma, pratyáhára, dháraná, dhyánam, samádhi) folgen.

1) yama und 2) niyama.

1) yama, Zwang und 2) niyama, Selbstzwang. — Diese beiden Glieder kommen bei den Aufzählungen Maitr. 6,18 und Amritab. 6 noch nicht vor, vermutlich weil sie als die allgemeinen (objektiven und subjektiven) Pflichten stillschweigend vorausgesetzt werden. Hierherziehen kann man, nebst vielem andern, die Bemerkung Yogat. 15, daß der Yogin allen Wesen Schutz gewährt, da er sie als sein Selbst weiß, und Warnungen wie Amritab. 27:

Vor Furcht, vor Zorn und vor Schlaffheit, Vor zu viel Wachen, zu viel Schlaf, Vor zu viel Nahrung, Nichtnährung Soll der Yogin sich hüten stets.

3) åsanam, das Sitzen. Gewicht wird zunächst auf die 3) åsanam. Auswahl der richtigen Örtlichkeit gelegt. Schon Cvet. 2,10 schreibt für die Yogaübung vor:

Rein sei der Ort und eben, von Geröll und Sand, Von Feuer, von Geräusch und Wasserlachen frei; Hier, wo den Geist nichts stört, das Auge nichts verletzt, In windgeschützter Höhlung schicke man sich an.

Maitr. 6,30 verlangt "eine reine Gegend". Amritab. 17 einen "ebenen Erdboden, der lieblich ist und fehlerfrei"; nach Yogat. 15 soll der Yoga "an unverbotnem, windstillem, entlegnem, störungsfreiem Ort" geübt werden; Kshur. 2. 21 verordnet, daß man "einen lautlosen Ort" wähle. — In bezug auf die Art des Sitzens fehlen in den Upanishad's noch die extravaganten, auf Veräufserlichung deutenden Bestimmungen des spätern Yoga, der nicht weniger als 84 Sitzarten unterscheidet. Cvet. 2,8 schreibt nur dreifache Geradehaltung (von Brust, Hals und Kopf) und Ebenmäßigkeit des Sitzens vor: Amritab. 18 betont die Richtung nach Norden (die Region des Götterweges) und empfiehlt nur drei Sitzarten, den Lotossitz (padmâsanam, das Sitzen mit untergeschlagenen Beinen, in Indien die gewöhnliche Art zu sitzen), den Kreuzformsitz (svastikam) und den Glückessitz (bhadrâsanam, beide wenig von dem ersten verschieden); Yogaç. 2 verordnet, den Sitz nach Lotosart zu wählen, "oder wie es ihm sonst beliebt", die Nasenspitze zu fixieren und Hände und Füfse anzuschmiegen; Amritab. 22 empfiehlt, daß der Yogin regungslos und fest sitze, "von seitwärts, oben und unten in sich zurückgesenkt den Blick"; Kshur. 2 betont nur "des Sitzens rechte Art", Kshur. 4 spricht von einem Hinneigen von Brust, Hüften, Angesicht und Hals zum Herzen hin. Eine besondere Art der Körperhaltung schildern die Schlufsverse Sanny. 4. - Wie yama und niyama wird auch Die sechs âsanam in den Upanishad's noch nicht als Anga des Yoga waitr. 6,18. gezählt, der daher noch nicht, wie später, acht, sondern sechs

Glieder hat (shaḍ-ango Yoga ucyate Amritab. 6 und Maitr. 6,18), als welche Maitr. 6,18 aufgezählt werden: prâṇâyâma, pratyâhâra. dhyânam, dhâraṇâ, tarka, samâdhi. Dieselbe Aufzählung, nur mit Einschiebung von prâṇâyâma an dritter Stelle, kehrt wieder Amritab. 6. Auffallend ist, dafs beide Aufzählungen dhâraṇâ nicht vor, sondern nach dhyânam haben, was auf einer etwas andern Auffassung dieser Begriffe als der später üblichen beruhen könnte. An fünfter Stelle erwähnen beide Verzeichnisse tarka, Reflexion, welches Amritab. 16 als "Nachdenken, das der Lehre nicht zuwider ist", definiert wird, während es der Kommentator zu Maitr. 6,18 p. 130,11 als Kontrollierung des dhyânam, hingegen p. 133,17 als die aus dem dhyânam hervorgehende zweifelfreie Erkenntuis erklärt.

4) prânâyâma.

4) prânâyâma, Regelung des Atmens. Sie zerfällt in recaka, pûraka, kumbhaka (auch, was Garbe bestreitet, in den Yogasûtra's 2.50 erwähnt, indem nur, nach einer in den Sûtra's beliebten Manier, andere Namen gewählt werden, als vâhya - abhyantara - stambha - vritti). Nach der Hauptstelle Amritab, 10 fg. ist 1) recaka das Ausatmen, welches langsam geschehen soll, Kshur. 5, 2) pûraka das Einatmen, beschrieben Yogat. 12, nach Amritab. 19 durch das eine Nasenloch unter Schliefsung des andern mit dem Finger, nach Amritab. 13. Dhyânab. 21 durch den wie ein Lotosrohr gespitzten Mund, 3) kumbhaka der Einbehalt des Atems in der Brust, Amritab. 12. Yogat, 13, von wo er, wie es nach Kshur. 4. 6 fg. scheint, kraft der Meditation alle Glieder des Leibes durchdringt. Bei recaka soll man an Civa, bei pûraka an Vishnu, bei kumbhaka an Brahmán denken, Dhyânab. 11—13. Der prânâyâma hat die Wirkung, alle Sünden zu verbrennen, Amritab. 7-8.

5) pratyáhôra. 5) pratyāhāra, Einziehung der Sinnesorgane, schon Chând. 8,15 erwähnt. Wie die Schildkröte ihre Glieder einzieht, Kshur. 3. Yogat. 12, so zieht man alle Sinne nebst dem regsamen Manas, welche nur Ausstrahlungen des Âtman sind, Amritab. 5, in sich zurück, hemmt sie, Kâth. 3,13, schliefst sie ein im Herzen, Çvet. 2,8, und bringt sie dadurch zum Stillstande, Kâth. 6,10. Hierdurch bringt man die Sinnendinge in sich zur Ruhe, Maitr. 6,19, und die Sinne werden niedergehalten wie im Schlafe, Maitr. 6,25.

- 6) dhâranâ, die Fixierung, betrifft das Manas, welches als 6) dhâranâ. Organ der Wünsche die Erlösung verhindert, wenn man es nicht hemmt, im Herzen abschliefst, zunichte macht und so zur Manaslosigkeit gelangt, Brahmab. 1—5. Maitr. 6,34 (Up. S. 357). Man soll daher das Manas nach aufsen zurückhalten, Maitr. 6.19 (eine höhere Art der dhâranâ schildert das Folgende 6.20), allerwärts zügeln, Yogaç. 3, in dem Selbst versenken, Amritab. 15, bis dafs es ganz in sich zergeht, Nâdab. 18. Die Einschliefsung des Manas im Herzen lehrt auch Kshur. 3, während im übrigen diese Upanishad davon den Namen hat, daß sie eine kshurikâ dhâranâ lehrt, eine Fixierung der Aufmerksamkeit des Manas auf die einzelnen Glieder und Adern des Leibes, wodurch man dieselben mit dem Manas als Messer (kshura) sukzessive von sich abschneidet und dadurch die Freiheit vom Begehren erreicht.
- 7) dhyânam, die Meditation. Wenn auch svâdhyâya 7) dhyânam. unter den Niyama's (oben S. 345) vorkommt, so wird doch im allgemeinen das Vedastudium von dem Yogin mit großer Geringschätzung behandelt. Er ist nicht stolz auf brahmanische Verachtung Abstammung, nicht auf Erlösungsschriftenwust, Tejob. 13, er samkeit hat, nach realer Einsicht suchend, die Bücher durchforscht und statt Kornes nur Spreu in ihnen gefunden, Brahmab. 18; darum wirft er die Bücher fort, als brennten sie, Amritab. 1; die einzige Wissenschaft ist, wie man das Manas im Herzen zunichte macht, "das andre ist gelehrter Kram", Brahmab. 5. An Stelle des Vedawissens tritt die Meditation des Wortes. das schon nach Kâth. 2,15 "alle Veden uns verkünden", des Pranava, d. h. des heiligen Lautes Om. Er ist die beste Stütze, Kâth. 2,17, ist der Bogen, auf dem die Seele als Pfeil zu Brahman fliegt, Mund. 2,2,4, ist der Pfeil, der vom Leibe als Bogen abgeschnellt wird, um die Finsternis zu durchbohren, Maitr. 6,24, das obere Reibholz, das mit dem Leibe als unterm Reibholze das Feuer der Gottschauung entzündet, Cvet. 1,14, das Netz, mit dem man den Prânafisch herauszieht und im Atmanfeuer opfert, Maitr. 6,26, das Schiff, auf dem man über den Äther des Herzens überfährt, Maitr. 6,28, der Wagen, der zur Brahmanwelt fährt, Amritab. 2. Seine drei Moren a u m sind Feuer, Sonne und Wind, Maitr. 6.3, sind der Inbegriff

Laut.

Die drei

Die Halbmora. aller Dinge, Maitr. 6,5; wer sie meditiert, gelangt durch eine Mora zur Menschenwelt, durch zwei zum Pitriyana, durch drei zum Devayâna, Praçna 5. Aufser den drei Moren aber hat das Wort einen vierten moralosen Teil, Mând. 12, der die Spitze des Omlautes bildet, Maitr. 6,23, und der weiterhin als die dreieinhalbte Mora bezeichnet wird, Nâdab. 1. Dhyânab. 17. Yogat. 7 usw. Diese Halbmora ist es, welche zum höchsten Ziele führt, Yogat. 7. Sie wird repräsentiert durch den Punkt (bindu) des Anusvâra, den Kraftpunkt, welchem das höchste Sinnen gilt, Tejob. 1, und klingt nach in dem Nachhall (nâda), dem tonlosen m-Laute (asvara makâra) Amritab. 4, welcher nach Amritab, 24 vollkommen lautlos, ohne Geräusch, Konsonant, Vokal und Ton ist, hingegen nach Brahmavidyâ 13 wie der Nachhall eines angeschlagenen Blechtopfes, einer Glocke, nach Dhyânab. 18 wie langgezogene Öltropfen, wie nachsummender Glockenton klingt, nach Hansa 10 auf zehnfache Art hervorgebracht werden kann, von denen die letzte, wie Donnerhall tönende, empfohlen wird. Vgl. auch über die Aussprache des Nachhalls Atharvacikhâ 1 (Up. S. 728). Mit zunehmender Überbietung werden dem Omlaute fünf Moren, Amritab. 30, drei Moren und drei Nachhalle, Pranou Up. S. 863 (2. Aufl. S. 868), drei Moren nebst Halbmora, Anusvâra und Nachhall, Râmott. 2, drei Moren und vier Halbmoren, Râmott. 5, ja schliefslich in verschiedenem Sinne zwölf Bestandteile zugeschrieben, Nâdab. 8—11. Kshur. 3. Amritab. 23. Nrisinhott. 2 (Up. S. 782 fg.). — Unermüdlich sind die Upanishad's, je später um so mehr, in der allegorischen Deutung der drei oder dreieinhalb Moren auf Agni, Vâyu, Sonne, Varuna, Nâdab. 6-7, auf die drei Welten, drei Veden, drei Feuer, drei Götter, drei Tagzeiten, drei Metra, drei Guna's, Brahmavidyâ 4-7. Yogat. 6-7. Atharvaçiras 5. Atharvaçikhâ 1 usw., wobei dann die Meditation der Halbmora (des Punktes oder Nachhalles) als über alle diese Dinge hinausführend gepriesen wird.

Allegorische Deutungen.

Motiv des Om-Kultus.

Weitere Moren.

> Im Grunde war es die schon früh zum Bewufstsein gekommene Unerkennbarkeit des Weltprinzips, des Brahman oder Âtman, und seine Unausdrückbarkeit durch Worte, Begriffe und Bilder (neti. neti!) gewesen, welche dazu getrieben hatte, etwas so völlig Sinnloses und daher gerade besonders

Geeignetes wie die Silbe Om als Symbol des Brahman zu wählen. Aber dieselbe Erwägung trieb dann weiterhin, auch über den Omlaut hinauszugehen, zunächst zu der Halbmora, und endlich auch über diese, Dhyânab. 4:

> Höher ist als die Grundsilbe Der Punkt, höher als er der Hall: Die Silbe mit dem Laut schwindet, -Lautlos die höchste Stätte ist.

Diese höchste Stätte, welche durch kein Wort noch Wortgeflecht ausgedrückt wird, Tejob. 7, kann nicht durch Om, sondern nur lautlos meditiert werden. Durch den Omlaut soll man den Yoga nur "anknüpfen", Brahmab. 7; er ist der Wagen, welchen man verläßt, wo der Fahrweg aufhört und der Fußweg anfängt, Amritab. 3. Om ist immer nur das "Wortbrahman", über welches hinaus noch das Höchste liegt, Brahmab. 17. "Hier bedeutet das Wort den Laut Om; durch diesen emporgestiegen, gelangt man in dem Nichtworte zur Vernichtung", wie die Blumensäfte im Honigseim, Maitr. 6,22. Hiermit wird die achte und höchste Stufe des Yoga erreicht.

8) samâdhi, Absorption. In sie geht die Meditation 8) samâdhi. über, wenn Subjekt und Objekt, Seele und Gott, so völlig in einander fließen, daß das Bewußstsein des eignen Subjektes ganz erlischt, und dasjenige eintritt, was Maitr. 6,20-21 als nirâtmakatvam (Entselbstigung) bezeichnet wird. Für die em- Die Einspirische, lokalisierende Anschauung erscheint diese Einswerdung.

Emporim Anschluß an Vorstellungen wie Chând. 8,6,5—6. Taitt. 1.6, dem Leibe. als ein Emporsteigen des Meditierenden aus dem Herzen durch die Ader Sushumnâ und das Brahmarandhram zur Vereinigung mit dem welterfüllenden Brahman. Dieser Prozefs wird in mannigfacher und wenig znsammenstimmender Weise beschrieben. Das Herz erscheint als Lotosblume, eine schon seit Der Herz-Chând. 8,1,1 geläufige Anschauung (oben S. 259). "Es hängt, von Adern umsponnen, herab fast (â) wie ein Blütenkelch", in ihm flammt ein großes Feuer, aus dessen Mitte sich eine nach oben strebende Spitzflamme erhebt, Mahânâr. 11,8-12. Nähere Beschreibungen dieser Herzlotosblüte finden sich Dhyânab. 14-16. Hansa 8 und öfter. Nach Yogat. 9-11 wird

,

diese Lotosblüte bei der Meditation des a leuchtend, bei u erschliefst sie sich, bei m erklingt sie leise und wird bei der Halbmora regungslos. Nach Yogaç. 4-7 ist im Leibe (im Herzen) eine Sonne, in dieser ein Feuer, in diesem eine Spitzflamme, welche der höchste Gott ist. Dieser dringt bei der Yogameditation durch die Herzsonne hindurch:

> Sodann schlängelt er sich aufwärts Durch der Sushumna glänzend Tor; Die Schädelwölbung durchbrechend, Schaut er schliefslich das Höchste an.

Nach Maitr. 6.38 ist im Herzen eine Sonne, in dieser ein Mond, in diesem ein Feuer, in diesem das Sattvam, in diesem die Seele, welche alle die genannten Kreise durchdringt, die viernetzige Brahmanhülle (annamaya, prânamaya, manomaya, vijñânamaya, Taitt. 2) zerreifst (Maitr. 6,28, 38), mit dem Schiffe Om über den Äther des Herzens überfährt (Maitr. 6,28) und so schliefslich zum Schauen des Höchsten gelangt. Vgl. auch die Schilderung des Herzensäthers, Maitr. 6,22, und seiner Durchstofsung, Maitr. 6,27. Hiernach werden wir auch Brahmavidyâ 8-10 den caūkha nicht mit dem Scholiasten von der Hirnmuschel, sondern von der Herzmuschel zu verstehen haben; in ihr glänzt nach dieser Stelle das a als Sonne, in dieser das a als Mond, in diesem das m als Feuer, darüber die Halbmora als Spitzflamme.

Das Aufsteigen aus

Auch über das Aufsteigen der Seele aus dem Herzen sind dem Herzen die Vorstellungen sehr mannigfach. Nach Maitr. 7,11 bricht durch die Meditation von Om das Tejas, d. h. die individuelle Seele (vgl. den zweiten der angehängten Verse) hervor, steigt wie quellender Rauch als einzelner Zweig in die Höhe und verbreitet sich dort als ein Ast nach dem andern (ins Unendliche). Amritab. 26 läfst mittels des lautlosen Om den Prâna "durch Herzenspforte, Windpforte, die Pforte, die nach oben führt, und der Erlösung Pfortöffnung" aufsteigen. Nach Dhyânab. 22 zieht die Halbmora als Strick aus dem Brunnen des Herzlotos durch die Aderbahn das Manas empor, bis es zwischen den Brauen sich im Höchsten auflöst. Brahmavidyâ 11-12 schildert, wie man mittels Om die Herzenssonne und

die 72 000 Adern (Brih. 2,1,19) durchbricht, auf der Sushumuû (der Carotis) emporfährt, das Haupt durchbricht und als Wesenheilbringer, als Weltalldurchdringer bestehen bleibt. Verwandt ist die Vorstellung Kshur. 8 fg., wonach der Prâna schon vom Nabel bis zum Herzen an der Sushumuna, wie die Spinne am Faden (das Bild auch Maitr. 6,22), emporklimmt, und ebenso weiter vom Herzen aufwärts, wobei er mit dem Messer der Yogakraft alle Glieder abschneidet, die 72 000 und die 101 Adern mit Ausnahme der (101sten) Sushumnâ spaltet, in dieser seine guten und bösen Zustände zurückläfst und auf ihr, die in Brahman mündet, emporsteigt. So streift der Yogin nach Maitr. 6,19 alles Vorstellen, alles Bewufstsein, den ganzen, vorher schon von der Aufsenwelt isolierten psychischen Apparat (das lingam nivaçrayam, vgl. Sâñkhya-K. 41) von sieh ab und "geht in dem höchsten, wortlosen, unoffenbaren Brahman unter" (Maitr. 6,22);

> Doch die Lust, die beim Hinschmilzen Des Geist's sich selbst zum Zeugen nur Besitzt, ist Brahman, rein, ewig, Der wahre Weg, die wahre Welt (Maitr. 6,24).

Wer "auf diese Art allezeit den Yoga treibt der Ordnung Fracht des nach", der erlangt nach drei Monaten das Wissen, nach vieren das Schauen der Götter, nach fünfen ihre Stärke und nach sechsen Absolutheit, Amritab. 28 fg.; ihm wird nach sechs Monaten "vollkommene Yogakraft zuteil", Maitr. 6,28. Durch fortgesetzte Meditation der Moren wird sein Leib in stufenweiser Verfeinerung erdartig, wasserartig, feuerartig, windartig, raumartig, bis man zuletzt nur noch durch sich und in sich denkt (cintaged åtmanå åtmani, Amritab. 30—31).

Der weiß nichts mehr von Krankheit, Alter, Leiden, Der einen Leib erlangt aus Yogafeuer.

Behendigkeit, Gesundheit, Unbegehren, Ein klares Antlitz, Lieblichkeit der Stimme, Schöner Geruch, der Ausscheidungen wenig, — Darin betätigt sich zuerst der Yoga (Çvet. 2,12—13).

DEUSSEN, Geschichte der Philosophie. I.II.

Das Yogadenken befreit von allen Sünden, Yogat. 1, wäre auch die Sünde "gleich Bergen erstreckend viele Meilen sieh", Dhyânab. 3;

Durch Tausende von Geburten Wer nicht verzehrt der Sünde Schuld. Erblickt endlich durch den Yoga Des Saṃsâva Vernichtung hier (Yogaç. 10).

# XVII. Rückblick auf die Upanishad's und ihre Lehren.

# 1. Vorbemerkungen.

Opferkultus und Åtmanlehre. § 1. Die Upanishad's (von den späteren und weniger wichtigen abgesehen) sind uns überliefert als Vedånta ("Veda-Ende"), d. h. als die Sehlufskapitel der den Opferkultus lehrenden und allegorisch ausdeutenden Brâhmaṇa's und Âranyaka's, stehen aber, je älter um so mehr, zu dem ganzen vedischen Opferbetriebe in sehroffem Gegensatze: Bṛih. 1,4,10: "Wer nun eine andre Gottheit [als den Âtman, das Selbst] verehrt und spricht: «Eine andre ist sie, und ein andrer bin ich», der ist nicht weise: sondern er ist gleich als wie ein Haustier der Götter. So wie viele Haustiere dem Menschen von Nutzen sind, also ist auch jeder einzelne Mann den Göttern von Nutzen. Wenn auch nur ein Haustier entwendet wird, das ist unangenehm, wie viel mehr, wenn viele! — Darum ist es denselben nicht angenehm, dafs die Menschen dieses wissen."

Könige als erste Pfleger der Upanishadlehre.

§ 2. Dieser Gegensatz der Åtmanlehre gegen den Opferkultus läfst erwarten, dafs dieselbe zunächst bei den Brahmanen auf Widerstand stiefs. Ein Beispiel dieser Art ist uns erhalten in Yâjñavalkya, welchem Brih. 3—4 von seiten der Brahmanen Eifersucht und Widerspruch, von seiten des Königs Janaka begeisterte Zustimmung zuteil wird. Dieser Widerstand mag veranlafst haben, dafs die Åtmanlehre, obgleich ursprünglich von Brahmanen wie Yâjñavalkya ausgegangen, ihre erste Pflege und Fortbildung in den freier denkenden Kreisen der Kshatriya's fand, vor den Brahmanen hingegen längere Zeit als

Geheimnis (upanishad) gehütet wurde und so denselben vorenthalten blieb. Brih. 2,1 (Kaush. 4) weiß der Brahmane Bâlâki nicht, dass das Brahman der Âtman ist und wird darüber von dem König Ajâtaçatru belehrt; Chând. 5,11-18 lernen sechs Brahmanen "von großer Schriftgelehrtheit" erst von dem König Açvapati, dafs sie den Âtman Vaiçvânara vor allem in sich selbst zu suchen haben; ebenso werden Chând. 7 der Brahmane Nårada durch den Kriegsgott Sanatkumåra und Chând, 1,8-9 drei Brahmanen durch den König Pravâhana unterwiesen; und Chând. 5,3—10 (Brih. 6,2) belehrt derselbe König Pravâhana den Brahmanen Uddâlaka Âruni über die Seelenwanderung mit der Bemerkung (Brih. 6,2,8): "diese Wissenschaft ist bis auf diesen Tag noch nie von einem Brahmanen besessen worden".

§ 3. Nach diesen Zeugnissen, welche umsomehr ins Aneignung Gewicht fallen, als sie uns durch die Brahmanen selbst über- Brahmanen liefert sind, hätten die Brahmanen die wichtigsten Lehrstücke und allegorische Verder Atmanwissenschaft erst von den Kshatriya's übernommen webung mit dem Ritual. und sodann mit der Zeit ihrem vedischen Lehrpensum angegliedert, wodurch dann die Upanishad's zu dem was sie jetzt sind. zum Valânta, wurden. Der Gegensatz gegen den Opferkultus wurde dabei durch allegorische Umdeutungen, bei denen jede Schule ihren besondern Weg einschlug (oben S. 110), mehr verschleiert als überbrückt. Dass die Brahmanen weiterhin die Atmanlehre als ihr Privilegium mit Prätension in Anspruch nahmen, scheint der Vers zu besagen (Taitt. Br. 3,12,9,7): "nur wer den Veda kennt, versteht den großen, allgegenwärt'gen Atman". Jedenfalls hat die Fortbildung und schulmäßige Ausgestaltung der Atmanlehre in ihren Händen gelegen. Als letzter Niederschlag dieser Tätigkeit sind die ältesten der vorhandenen Upanishad's zu betrachten, an welche sich dann mit der Zeit jüngere, in gleichem Geiste gehaltene Produkte anschlossen. welche die Namen Upanishad und Vedânta mit mehr oder weniger Recht tragen. Eine schriftliche Fixierung erfolgte wohl erst viel später. Aus Kâth. 2,7-9: "ohne Lehrer ist hier gar kein Zugang" scheint zu folgen, daß die ältern Upanishad's damals noch nicht aufgezeichnet waren.

Chronologie der Upanishadtexte.

Eine genaue Chronologie der Upanishad's läfst sich nicht aufstellen, da jede der größern Upanishad's ältere und auch jüngere Texte neben einander enthält. Im ganzen und großen aber dürfte die von uns oben S. 23-26 aufgestellte Klassifikation und Reihenfolge auch der historischen Abfolge entsprechen. Die nähere Begründung derselben ist aus dem ganzen Verlaufe unserer Darstellung zu entnehmen. Von besonderm Gewicht ist der von uns, wie wir denken, erbrachte Nachweis, daß Brih. 1-4 (nicht der Nachtrag 5-6) nebst Catap. Br. 10,6 älter als alle übrigen Texte von Bedeutung, namentlich auch älter als die Chândogya-Upanishad sind, welche nicht nur, wie bekannt, von Catap. Br. 10 (Chând. 3,14. 4,3. 5,11-18) abhängig ist, sondern auch von den Yâjnavalkyatexten Brih. 3—4 nebst 1,4. 2,4, wie sich daraus ergibt, daß mehrfach Gedanken der letztern von der Chând Up. reproduziert und dabei mifsverstanden werden (vgl. darüber oben S. 185 fg., 210 fg., 96 fg.). - Hiernach werden wir die ursprünglichste Form der Upanishadlehre vor allem in den Yâjñavalkyareden des Brihadâranyakam zu suchen haben.

# 2. Der Idealismus als Grundanschauung der Upanishad's.

Vorgeschichte der Upanishadlehre.

§ 5. Schon in dem Gedanken der Einheit, wie er sich ausspricht in den Worten Rigv. 1,164,46: ekam sad viprå bahadhâ vadanti, "vielfach benennen, was nur eins, die Dichter", lag keimartig der Grundgedanke der ganzen Upanishadlehre beschlossen. Denn dieser Vers würde, in voller Strenge genommen, besagen, dafs alle Vielheit, mithin alles Nebeneinander im Raume, alles Nacheinander in der Zeit, alles Aufsereinander als Ursache und Wirkung, alles Gegeneinander von Subjekt und Objekt, nur auf Worten beruhend (vadanti) oder, wie man später sagte, "an Worte sich klammernd" (râcârambhana, Chând. 6,1,4), und dafs nur die Einheit in vollem Sinne real ist. Diese Einheit suchte man, wie wir dies im ersten Teile unseres Werkes verfolgt haben, zunächst zu erfassen in dem mythologischen Begriffe des Prajâpati, sodann in dem rituellen Begriffe des Brahman, endlich, ohne diesen fallen zu lassen und durch eine bloße Verschärfung des schon in ihm liegenden

subjektiven Momentes, in dem philosophischen Begriffe des Atman. Aber auch der Atmanbegriff ist zunächst noch nicht rein von mythischen (von den Göttern, Prajapati und Brahman ihm angeerbten) Bestimmungen. So, wenn es Catap. Br. 10,6,3 (oben I. 1. S. 264) von dem Atman, nachdem er als alle Welten durchdringend und zugleich, unfaßbar klein, im eignen Innern wohnend geschildert worden, zum Schlusse heifst: "er ist meine Seele; zu ihm, von hier, zu dieser Seele werde ich hinscheidend eingehen". Jeder fühlt den Widerspruch dieser Worte, und dass es keines Eingehens nach dem Tode bedarf, wenn der Atman wirklich "meine Seele ist". - Der erste, welcher, dies erkennend, den Begriff des Âtman in seiner vollen, subjektiven Schärfe erfafst und damit die eigentliche Upanishadlehre begründet hat, ist der (selbst durchaus mythische) Yâjñavalkya der Brihadàranyaka-Upanishad.

§ 6. Die Lehre des Yajñavalkya (was sieh auch immer Die Grundhinter diesem Namen verbergen mag) ist ein schroffer, kühner, Vajñaexzentrischer Idealismus (vergleichbar dem des Parmenides), welcher in drei Sätzen gipfelt:

- 1) Der Åtman ist das Subjekt des Erkennens in mir; Brih. 3,8,11: "Wahrlich, o Gârgî, dieses Unvergängliche ist sehend, nicht gesehen, hörend, nicht gehört, verstehend, nicht verstanden, erkennend, nicht erkannt. Nicht gibt es außer ihm ein Sehendes, nicht gibt es außer ihm ein Hörendes, nicht gibt es außer ihm ein Verstehendes, nicht gibt es außer ihm ein Erkennendes. Fürwahr, in diesem Unvergänglichen ist der Raum eingewoben und verwoben." Hier wird der obige Grundsatz klar ausgesprochen: zugleich aber werden zwei weitere Sätze als Folgerungen aus ihm gezogen, die in anderen Stellen vielfache Bestätigung finden:
- 2) Der Åtman, als das Subjekt des Erkennens, ist selbst unerkennbar; Brih. 3,4,2: "nicht sehen kannst du den Seher des Sehens, nicht hören kannst du den Hörer des Hörens" usw.; Brih. 2,4,14: "durch welchen er dieses alles erkennt, wie sollte er den erkennen, wie sollte er doch den Erkenner erkennen?"

3) Der Åtman ist die alleinige Realität; in ihm ist, nach obiger Stelle, der Raum mit allem, was er enthält, eingewoben und verwoben; Brih. 2,4,5: "wer den Âtman gesehen, gehört, verstanden und erkannt hat, von dem wird diese ganze Welt gewufst"; Brih. 2,4,6: "das Weltall wird den preisgeben, der das Weltall außerhalb des Atman weiß": Brih. 2.4.14: nur ..wo eine Zweiheit gleichsam ist, da sieht einer den andern" usw.: Brih. 4,3,23: "aber es ist kein Zweites außer ihm, kein anderes, von ihm verschiedenes, das er sehen könnte": Brih. 4.4.19:

> Im Geiste sollen merken sie: Nicht ist hier Vielheit irgendwie; Von Tod zu Tode wird verstrickt, Wer eine Vielheit hier erblickt.

Kern und Schale der

§ 7. Diese drei Gedanken sind der Kern der Upanishad-Upanishad- lehre und mit ihr der innerste Kern der ganzen religiösen und philosophischen Anschauung Indiens geworden und geblieben. Aber dieser Kern wurde im Verlaufe von einer, mit der Zeit immer dicker werdenden, Schale umgeben, welche ihn vielfach entstellt und verdeckt, bis schliefslich auf der einen Seite der Kern ganz abstirbt und nur die Schale übrig bleibt (Sânkhyasystem), während von der andern Seite eine reinliche Scheidung beider Elemente durch Unterscheidung einer esoterischen, höhern (parâ vidyâ), und einer exoterischen, niedern Wissenschaft (aparâ vidyâ) versucht wird (Vedàntasystem). Dieser Prozefs ist ein sehr begreiflicher. Denn die auf unmittelbarer Intuition beruhenden Yâjñavalkyagedanken, indem sie in dem Bewufstsein der Mitmenschen und der Nachwelt Eingang gewannen, trafen dieses Bewufstsein nicht frei an, sondern vorweg eingenommen durch zwei Elemente, denen sie sich anzupassen hatten; das eine waren die aus der Vergangenheit überkommenen Traditionen, das andere war die uns allen von Natur eigene, empirische Anschauung der Welt und ihrer räumlichen, zeitlichen und kausalen Ordnung. Aus einer stufenweise zunehmenden Akkommodation an diese beiden Elemente erklärt sich der ganze folgende Entwicklungsgang mit seinen

scheinbar oft nicht zusammenstimmenden Erscheinungen vollkommen, wie wir im folgenden an den verschiedenen Teilen der Upanishadlehre in der Kürze nachweisen wollen.

# 3. Theologie (Lehre vom Brahman oder Atman).

§ 8. Der Atman ist das Subjekt des Erkennens in uns; Die Atmandas erkennende Subjekt ist "der höchste Gipfel alles dessen was als Atman bezeichnet werden kann" (warvasya atmanah parâyanam, Bih. 3,9,10). Zu diesem, in den Yâjňavalkyalehren erreichten Gipfel ist das indische Denken, mit stufenweiser Verschärfung des subjektiven Momentes, durch die Begriffe Purusha (Mensch), Prâna (Leben), Atman (Selbst) emporgestiegen, an welche sich noch die mehr symbolischen Auffassungen des Weltprinzips als Akâça (Raum), Manas (Wille), Aditya (Sonne) u. a. anschliefsen. In diesen Begriffen bewegt sich das Denken vor der Zeit der Upanishad's und zum Teil noch in diesen selbst, und vielleicht gelingt es mit der Zeit, diejenigen Abschnitte, welche noch vor der Erfassung des Âtman als Erkenntnissubjekt liegen, zu unterscheiden von denen, welche, wie alles Folgende, unter dem Einflusse der Yâjñavalkyagedanken stehen. So ist in den ältern Texten das oberste Prinzip noch der Purusha-Prâna (Ait. År. 2,1-3), der Prâna (Brih. 1,1-3. Chând. 1,2-3. 4,3. Kaush. 2), Aditya (Chând. 3), der Âkâça (Chând. 1,9,1: "der Âkâça ist es, aus dem alle diese Wesen hervorgehen, und in welchen sie wieder untergehen, der Akâça ist älter als sie alle, der Akâça ist der letzte Ausgangspunkt"). Auch Zusammenfassungen kommen schon vor; so wenn Catap. Br. 10,6,3 (Chând. 3,14) der (noch transszendent aufgefafste) Atman als der "pranasya ûtmâ" bezeichnet und als mano-maya, prâna-çurîra, bhû-rîpa, âkûçaâtman geschildert wird; oder wenn es Chând. 4,10,5 heifst: "Brahman ist Leben (mâna), Brahman ist Freude (kam = *ânanda*), Brahman ist Weite (kham =  $\hat{a}k\hat{a}ca$ )".

lehre vor Yâjñavalkya.

§ 9. Anders in den spätern Texten. Jetzt ist nicht Die Atmanmehr der Purusha Prinzip, sondern der ihn aus den Urwassern Painale Yajñaziehende Atman (Ait. 1.1), nicht mehr der Akâça, sondern das,

was in ihm ist (tasmin yad antar, Chând. 8,1; te yad antará, 8,14), nicht mehr der Prâna, sondern der durch fortgesetzte Vertiefung in dessen Wesen gewonnene Bhûman, "die Unbeschränktheit", d. h. das, alles in sich, nichts außer sich wissende, Subjekt des Erkennens: "Wenn einer [außer sich] kein anderes sieht, kein anderes hört, kein anderes erkennt, das ist die Unbeschränktheit; wenn er ein anderes sieht, hört, erkennt, das ist das Beschränkte" (Chând, 7.15-24). Sehr deutlich tritt der Umschwung hervor, wenn Ait. 1 nicht mehr, wie vorher (Ait. År. 2,1-3), als oberstes Prinzip der Prâna-Purusha, sondern der Atman auftritt, und dieser sodann (Ait. 3) als das alle Dinge in sich begreifende Bewußstsein tprajūâ) erklärt wird, — noch deutlicher Kaush. 3-4, wo immer wieder die, nur aus einem Kompromifs heterogener Vorstellungsreihen begreifliche, Gleichung "práma = prajūå" eingeschärft wird. Alle diese Wandlungen scheinen schon unter der Einwirkung des Gedankens erfolgt zu sein, welcher in erster, ursprünglicher Frische in den Reden des Yajñavalkya auftritt, daß der Atman das, selbst unerkennbare, alle Dinge als Vorstellung in sich tragende Subjekt des Erkennens ist. Wie sehr dieser Gedanke die ganze, weiter folgende Entwicklung der indischen Theologie beherrscht, mögen einige Beispiele vor Augen stellen.

Der Âtman ist das Subkennens.

§ 10. 1) Der Åtman ist das Subjekt des Erkenist das Subjekt des Er-nens. Er ist "der aus Erkenntnis bestehende (vijūanamaya), in dem Herzen innerlich leuchtende Geist" (Brih. 4,3,7 fg.), das Licht, welches leuchtet, wenn Sonne, Mond, Sterne und Feuer erloschen sind (Brih. 4,3,2-6), das "Licht der Lichter" (Brih. 4,4,16. Mund. 2,2,9), das Licht, "welches inwendig hier im Menschen ist" und zugleich jenseits des Himmels, in den höchsten, allerhöchsten Welten leuchtet (Chànd. 3,13,7), das "höchste Licht", in welches im Tiefschlafe eingehend, die Seele "hervortritt in eigener Gestalt" (Chând. 8,3,4. 8,12,3). Und an dieses, allem erst die Erkennbarkeit verleihende Licht des Bewufstseins haben wir auch zu denken, wenn es heifst (Kâth. 5,15. Cvet. 6,14. Mund. 2,2,10):

Dort leuchtet nicht die Sonne, noch Mond noch Sternenglanz. Noch jene Blitze, geschweige irdisch Fener. Ihm, der allein glänzt, nachglänzt alles andre. Die ganze Welt erglänzt von seinem Glanze.

Dieses allein selbstleuchtende Bewufstseinslicht ist der "Seher" (vipaçcit), welcher nach Kâth. 2,18 nicht geboren wird und nicht stirbt, der "Allschauende" (paridrashtar), Pragna 6,5, der "Zuschauer" (sâkshin), wie der Âtman von Cvet, 6.11 an so oft in spätern Upanishad's genannt wird.

\$ 11. 2) Der Åtman, als Subjekt des Erkennens, Der Atman kann nie Objekt für uns werden und ist daher selbst erkennbar. unerkennbar. "Nicht sehen kannst du den Seher des Sehens" usw. (Brih. 3,4,2). Welche Vorstellung wir uns auch von ihm bilden mögen, immer heifst es: neti, neti, ,er ist nicht so, er ist nicht so" (Brih. 4,2,4, 4,4,22, 4,5,15, 3,9,26, 2.3.6). Er ist dasjenige, "vor dem die Worte umkehren und das Denken, nicht findend ihn" (Taitt. 2,4), "nicht erkannt vom Erkennenden, erkannt vom Nichterkennenden" (Kena 11).

Nicht durch Reden, nicht durch Denken, Nicht durch Sehen erfaßt man ihm: "Er ist!" durch dieses Wort wird er Und nicht auf andre Art erfafst (Kâth. 6.12).

Daher ist er nur durch negative Bestimmungen charakterisierbar. Er ist "nicht grob und nicht fein, nicht kurz und nicht lang, nicht rot und nicht anhaftend, nicht schattig und nicht finster, nicht Wind und nicht Äther, nicht anklebend, ohne Geschmack, ohne Geruch, ohne Auge und ohne Ohr, ohne Rede, ohne Verstand, ohne Lebenskraft und ohne Odem, ohne Mündung und ohne Mafs, ohne Inneres und ohne Äufseres" (Brih. 3,8,8), "unsichtbar, ungreifbar, ohne Stammbaum, farblos, ohn' Aug' und Ohren, ohne Händ' und Füfse" (Mund. 1.1,6). Auch die drei Bestimmungen als "Sein, Denken und Wonne" (sac-cid-ananda), durch welche eine spätere Zeit den Åtman charakterisierte, und die sich einzeln schon vielfach in den ältern Upanishad's nachweisen lassen (oben S. 117 -133), sind im Grunde nur negativ; denn das "Sein" des

Âtman ist kein Sein, wie es die Erfahrung zeigt, und in empirischem Sinne vielmehr ein Nichtsein, und ebenso ist das "Denken" nur die Negation alles objektiven Seins, und die "Wonne" die Negation alles Leidens, wie sie im tiefen, traumlosen Schlafe besteht, aus dessen Beobachtung, wie wir zeigten (S. 129), diese Bestimmung ursprünglich geschöpft wurde.

Der Atman ist das

\$ 12. 3) Der Atman ist die alleinige Realität allein Reale (satyam, satyasya satyam); denn er ist die in aller empirischen Mannigfaltigkeit zur Erscheinung kommende metaphysische Einheit; diese Einheit aber ist nirgendwo anders zu finden als in uns, in unserm Bewufstsein, welchem, wie in herrlicher Ausführung Brih. 3,8 zeigt, der ganze Raum mit allem seinem Inhalte, mit Erde, Luftraum und Himmel, "eingewoben und verwoben" ist. Darum ist mit Erkenntnis des Âtman (es handelt sich hier nicht um ein Erkennen in empirischem Sinne) alles erkannt (Brih. 2,4,5. Chând. 6,1,2. Mund. 1,1,3), wie mit Ergreifen des Instrumentes alle Töne ergriffen sind (Brih. 2,4,7-9). Der ist von Menschen, Göttern und aller Welt verlassen, welcher die Welt außerhalb des Atman weiß (Brih. 2,4,6). Alles außer ihm ist nur "gleichsam" (iva) vorhanden; in Wahrheit gibt es keine Vielheit (Brih. 4,4,19. Kâth. 4,10-11) und kein Werden, "an Worte sich klammernd ist die Umwandlung, ein blofser Name" (Chând. 6,1,4 fg., vgl. 8,1,3). Denselben Geist atmen die spätern Upanishad's: İçâ 1 fordert uns auf, das ganze Weltall in Gott (d. h. in den Atman) zu versenken; Cvet. 4,10 erklärt die Natur für eine Mâyâ (Illusion), und noch Nrisinhott. 9 macht die treffende Bemerkung, dafs nie ein Beweis für das Vorhandensein einer Zweiheit möglich, und daß nur der zweitlose Atman (als Subjekt des Erkennens) beweisbar sei.

# 4. Kosmologie und Psychologie.

Pantheistische Fortbildung.

§ 13. Pantheismus. Die metaphysische Erkenntnis bestritt das Vorhandensein einer Realität außerhalb des Atman, d. h. des Bewufstseins; die empirische Anschauung hingegen lehrte, daß eine vielheitliche Welt außer uns bestehe. Aus

einer Verbindung dieser Gegensätze entstand das Dogma, welches in allen Upanishad's den breitesten Raum einnimmt und füglich (obgleich seinem Ursprunge nach von dem europäischen Pantheismus sehr verschieden) als Pantheismus bezeichnet werden kann: die Welt ist real, aber dennoch bleibt der Atman das allein Reale, denn die Welt ist der Atman. Diese Identität von Welt und Atman wird schon von Yâjñavalkya (der so wenig wie Parmenides es vermeiden kann. sich vorübergehend auch wieder auf den empirischen Standpunkt zu stellen) gelehrt, wenn er Brih. 3,7 den Atman als den Antaryâmin feiert; oder wenn er Brih. 3,8,9 schildert, wie der Atman Sonne und Mond, Himmel und Erde, die ganze Welt und ihre Ordnung trägt und erhält: oder wenn er Brih. 4.2.4 das erkennende Subjekt in uns sich plötzlich als die Welt um uns her nach allen Seiten ausbreiten läfst. Zahlreich sind die spätern Stellen und brauchen hier nicht wiederholt zu werden, welche den Atman als das unendlich Kleine in uns identisch setzen mit dem unendlich Großen außer uns, wobei die Identität beider Seiten, des Atman und der Welt, unermüdlich eingeschärft wird, wie eine Sache, welche dessen gar sehr bedürftig ist.

§ 14. Kosmogonismus. Nichtsdestoweniger blieb die Gleichung "Åtman = Welt" eine sehr undurchsiehtige. Der einheitliche Åtman und die vielheitliche Welt, so oft man sie auch zusammenbrachte, fielen immer wieder aus einander. Es war daher ein natürlicher Schritt, wenn mit der Zeit mehr und mehr an Stelle jener nicht zu begreifenden Identität die empirisch geläufige Anschauungsform der Kausalität trat, vermöge deren der Åtman als die zeitlich vorhergehende Ursache, und die Welt als seine Wirkung, seine Schöpfung erschien, wodurch ein Anschlufs an die altvedischen Kosmogonien möglich wurde. Ein solcher liegt noch nicht vor Brih. 1,4, wo die kosmogonische Form nur dient, um die Abhängigkeit aller Welterscheinungen vom Åtman zu erläutern, wohl aber Chând. 3,19. 6,2. Taitt. 2,6. Ait. 1,1 usw. Charakteristisch ist hierbei, daß der Åtman, nachdem er die Welt aus sich ausgebreitet, selbst als Seele in sie hineinfährt; Chând. 6,3,2:

Kosmogonistische Fortbildung.

"Jene Gottheit beabsichtigte: Wohlan, ich will in diese drei Gottheiten [Glut, Wasser, Nahrung] mit diesem lebenden Selbste eingehen"; Taitt. 2.6: "nachdem er die Welt geschaffen, ging er in dieselbe ein"; Ait. 1,3,11: "er erwog: wie könnte dieses ohne mich bestehen? . . . Da spaltete er hier den Scheitel und ging durch diese Pforte hinein." Die individuelle Seele ist und bleibt auch auf dieser Stufe noch identisch mit dem Åtman; sie ist nicht, wie alles andere, eine Schöpfung des Âtman, sondern sie ist der Âtman selbst, wie er in die von ihm geschaffene Welt eingeht. Ein Unterschied zwischen höchster und individueller Seele besteht auch jetzt noch nicht.

Theistische Fort-

\$ 15. Theismus. Eine weitere und auch zeitlich spätere bildung. Entwicklungsstufe ist der Theismus, welcher erst da beginnt, wo die höchste und individuelle Seele in Gegensatz zu einander treten. Dies wurde vorbereitet durch Stellen wie Brih. 4.4.22. Kaush. 3,8 (Schlufs); aber erst Kâth. 1,3 und weiterhin tritt die individuelle Seele mehr und mehr deutlich der höchsten als ein "Anderer" (Çvet. 4,6-7. 5,8 usw.) gegenüber: gleichzeitig stellt sich, als die unvermeidliche Konsequenz des Theismus, die Prädestination ein, Kath. 2,23 (Mund. 3,2,3):

> Nur wen er wählt, von dem wird er begriffen: Ihm macht der Atman offenbar sein Wesen.

Das Hauptdenkmal dieses Theismus ist die Çvetâçvatara-Upanishad, nur daß alle jene früheren Entwicklungsstufen, die idealistische, pantheistische und kosmogonistische, daneben fortbestehen, wie ja überhaupt auf religiösem Gebiete neben dem Neuen das Alte seine geheiligten Rechte zu behaupten pflegt, wodurch dann leicht tiefgehende, innere Widersprüche entstehen.

Endresultat: Atheismus und Deismus.

§ 16. Atheismus und Deismus (Sâñkhya- und Yoga-System). Mit der Anerkennung einer realen Welt aufser dem Atman und mit der Spaltung des letztern in die höchste Seele und eine Vielheit individueller Seelen waren die Vorbedingungen des spätern Sânkhyasystems gegeben. Denn jene Spaltung mußte zum Absterben des einen Zweiges, nämlich

der höchsten Seele, führen, da sie in Wahrheit von jeher nur aus der Tatsache der individuellen Seele ihre Lebenskraft geschöpft hatte. Indem man die schöpferischen und bewegenden Kräfte in die Materie selbst verlegte, wurde Gott überflüssig, und es blieben nur die Prakriti und die Vielheit der individuellen Purusha's übrig, — die Voraussetzungen des Sânkhyasystems, welches sich philosophisch wohl auf keinem andern als dem von uns betretenen Wege begreifen läfst. — Eine Rehabilitierung des Theismus erfolgte im Yogasysteme, welches die auf der Upanishadlehre beruhende Yogapraxis, seinem spätern Ursprung entsprechend, auf der sehr wenig hierzu geeigneten Grundlage des Sânkhyasystems aufbaut, und zwar unter Wiedereinführung des Gottesbegriffs, welcher jedoch auf diesem Boden kein rechtes Leben zu gewinnen vermochte, so daß man diese Theorie (der Sache, wenn auch nicht der Entstehung nach) füglich mit dem Deismus der Neuern Philosophie in Parallele stellen kann.

# 5. Eschatologie (Seelenwanderung und Erlösung).

§ 17. In dem Masse, wie an Stelle der altvedischen Die Er-Götter das Brahman getreten war und dieses seine Inter- Einswerden pretation in dem Begriffe des Atman gefunden hatte, war auch die im Rigveda bestehende Hoffnung, nach dem Tode zu den Göttern einzugehen, mit der Zeit zu einer solchen geworden, mit dem Brahman, und weiterhin mit dem Atman "Weltgemeinschaft", "Lebensgemeinschaft" zu erlangen. Hierbei wurde auch der Begriff des Atman, vermöge der Nachwirkung dessen, was er verdrängt hatte, zunächst noch transszendent gefaßt, und es hiefs: "er ist meine Seele (âtman); zu ihm, von hier, zu dieser Seele werde ich hinscheidend eingehen" (Catap. Br. 10,6,3,2). — Aber wenn der Âtman wirklich meine Seele, mein Selbst ist, bedarf es keines Hingehens, sondern nur dieser Erkenntnis, um der Erlösung voll und ganz teilhaft zu werden. Wer erkannt hat: aham brahma asmi "ich bin Brahman", der wird nicht erlöst, sondern der ist schon erlöst; er durchschaut die Illusion der Vielheit, weiß sich als das allein Reale, als den Inbegriff alles Vorhandenen und ist

dadurch alles Begehrens (kâma) überhoben, denn "was kann wünschen, wer alles hat (Gaudap. 1,9)?" - Auch dies lehrt, als erster, Yâjñavalkya in den Worten (Brih. 4,4,6): "Wer ohne Verlangen, frei von Verlangen, gestillten Verlangens, selbst sein Verlangen ist, dessen Lebensgeister ziehen nicht aus: sondern Brahman ist er, und in Brahman geht er auf".

Empirische Form der lehre.

§ 18. Die Erlösung wird nicht durch die Erkenntnis des Form der Erlösungs- Âtman bewirkt, sondern diese Erkenntnis selbst ist schon die Erlösung. Wer sich als den Atman weifs, der hat damit die vielheitliche Welt und das durch die Vielheit bedingte Begehren als eine Illusion erkannt, die ihn nicht weiter mehr täuschen kann. Sein Leib ist nicht mehr sein Leib, seine Werke sind nicht mehr seine Werke; ob er noch fortfährt zu leben und zu handeln oder nicht, ist, wie alles andere, gleichgültig (Ìçâ 2). — Aber der Schein der empirischen Erkenntnis besteht noch fort, und auf ihm beruht es, dass die Erlösung voll und ganz erst nach Dahinfall des Leibes erreicht zu werden scheint. Und ein noch weiter gehender Einflufs der empirischen Anschauungsweise im Verein mit den Überlieferungen der Vorzeit bewirkte, dass jene, durch das erlösende Atmanwissen vollbrachte, innere Befreiung von der Welt erschien als ein Emporsteigen aus der Welt zu transszendenten Fernen hin, um dort erst mit Brahman, mit dem Âtman vereinigt zu werden. So entstand die Theorie des Götterweges (devayána), welcher nach dem Tode den Erlösten durch eine Anzahl leuchtender Schichten zur Vereinigung mit Brahman führt, von wo "keine Wiederkehr ist" (Chand. 4,15,5).

Wiedertod

§ 19. Aber was wird aus denen, welche sterben ohne und Seelen-wanderung, sich als Âtman erkannt zu haben? Die Brâhmana's stellten ihnen für ihre guten und bösen Werke als Vergeltung Freuden und Leiden im Jenseits in Aussicht. Zu den letztern gehörte auch der "Wiedertod" (punarmrityn). Im Gegensatze zu der Unsterblichkeit, amritatrum, wörtlich dem "Nicht-mehr-sterbenkönnen" der Vollendeten bestand für die übrigen die Möglichkeit, im Jenseits neben anderm Unheil ein "Abermals-sterbenmüssen" zu erdulden, welches, da es sich um die bereits Verstorbenen handelt, nicht als ein körperlicher Vorgang, sondern unbestimmt als eines der Leiden zu denken ist, welche als Vergeltung der Übeltaten im Jenseits bevorstehen. Erst die Upanishad's - und wiederum zuerst durch den Mund des Yainavalkya — verlegen diesen als Vergeltung drohenden Wiedertod aus dem imaginären Jenseits ins Diesseits, indem sie ihm ein abermaliges Erdendasein vorausgehen lassen. So entsteht die Theorie der Seelenwanderung (samsåra), welche nicht beruht auf abergläubischen Vorstellungen von einem Wiederkommen der Toten in allerlei Gestalten, wie solche sich bei allen Völkern und auch in Indien finden, sondern, wie die Texte ausweisen, auf der Wahrnehmung der Verschiedenheit der Charaktere und der Schicksale der einzelnen Menschen. welche man sich erklärte als verschuldet durch die Werke in einem frühern Dasein; Brih. 3,2,13: "fürwahr, gut wird einer durch gutes Werk, böse durch böses"; Brih. 4,4,5: "je nachdem er handelt, je nachdem er wandelt, danach wird er geboren; wer Gutes tat, wird als Guter geboren, wer Böses tat, wird als Böser geboren, heilig wird er durch heiliges Werk, böse durch böses. ... Je nachdem er das Werk tut, danach ergehet es ihm."

§ 20. Diese Worte des Yajñavalkya (die ältesten, in Kombinadenen eine Seelenwanderung vorkommt) setzen an die Stelle tion der jenseitigen der jenseitigen Vergeltung eine diesseitige, welche durch eine und der diesseitigen neue Geburt auf Erden, wie es scheint sofort nach dem Tode, Vergeltung. stattfindet (vgl. das Bild von der Raupe Brih. 4,4,3). diese Theorie Eingang fand, blieb daneben die altvedische Vorstellung einer Vergeltung im Jenseits für alles Gute und Böse gleichfalls bestehen; und schliefslich wurde beides kombiniert, indem man eine doppelte Vergeltung lehrte, die erste im Jenseits, welche dauert yârat sampátam "so lange ein Bodenrest [der Werke] bleibt" (Chând. 5,10,5), worauf dann alles nochmals vergolten wird durch ein neues Erdendasein. Diese Vergeltung des schon Vergoltenen widerspricht so sehr der ganzen Idee der Vergeltung, daß sie unmöglich anders als aus der Verknüpfung heterogener Vorstellungen verstanden werden kann. Sie ist der Standpunkt der "Fünffeuerlehre"

cpaŭcâgnividyâ), Chând. 5,3—10 (Bṛih. 6,2), welche, analog dem in Brahman ohne Wiederkehr führenden Götterweg (devayâna), einen zum Monde und dann zurück zur Erde führenden Väterweg (pitriyâna) konstruiert, in Kaush. 1 noch weiter modifiziert wird und die Grundlage für die ganze folgende Entwicklung geworden und geblieben ist.

Ursprung des Yoga und des Sannyâsa.

- § 21. Die Einkleidung der Erlösungslehre in empirische Anschauungsformen brachte es mit sich, daß man die Erlösung, als wäre sie ein Geschehen in empirischem Sinne, unter dem Gesichtspunkte der Kausalität als eine Wirkung auffaßte, welche durch geeignete Ursachen hervorgebracht oder doch befördert werden könne. Nun bestand die Erlösung, nach ihrer äußern Erscheinungsweise
  - 1) in der Aufhebung des Bewufstseins der Vielheit,
- 2) in der notwendig aus ihr folgenden und sie begleitenden Aufhebung alles Begehrens.

Diese beiden Symptome künstlich hervorzubringen, war der Zweck zweier charakteristischer Erscheinungen der spätern indischen Kultur,

- 1) des Yoga, welcher durch Zurückziehung der Organe von den Sinnendingen und Konzentration in das eigene Innere die vielheitliche Welt auszulöschen und dadurch die Einswerdung mit dem Åtman zu erreichen sucht;
- 2) des Sannyâsa, welcher durch "Vonsichwerfen" der Heimat, des Besitzes, der Familie und alles dessen, was dem Begehren Nahrung gibt, jene Befreiung von allem Erdenhange zu verwirklichen bemüht ist, in der eine tiefere Lebensauffassung auch in andern Zeiten und Ländern die höchste Aufgabe des Erdendaseins erkannt hat und so wohl auch in aller Zukunft erkennen wird.

# INDEX.

# Namen- und Sachverzeichnis.

Die Zahlen verweisen auf die Seiten des Werkes. A. Anmerkung.

### Α.

Abhipratârin, Name eines Mannes, 100. Acrama's, die vier Lebensstadien als Brahmacârin, Grihastha, Vânaprastha, Sannyâsin, 330 fg. 6. 60; ihre Entstehung 330 fg. Die A.'s als via salutis 56; ihr Wert 56 fg. Acrama-Upanishad 11, 25, 33, 336. açvamedha, Rofsopfer, 21. 110. 111. **1**95. 322.

Açvapati Kaikeya, König, 18. 66. 83. 194. 322. 355.

Accattha, Baum (ficus religiosa), 183. 184.

Adern 259 fg. 129. 257, 353.

Adhvaryu, einer der vier Hauptpriester, 112.

Aditi, "die Unendlichkeit", 165. 172. 200.

Aditya, Sonne, Gott der Sonne, 96. 100. 170. 158. 195. 241. 269. 291. 308; als Symbol des Brahman 103 fg. 91. 92. 105. 359.

Adityu's, Götterklasse, 158.

Agni, Feuer, Gott des Feuers, 60. 96. 98. 100. 158. 159. 170. 185. 195. 241. 287. 291. 301. 308. 350; als Prâna 337.

Agni Vaiçvânara, "das allen Menschen gemeinsame Feuer". Umgedeutet 84. 106. 114. 337.

Agnihotram, das tägliche Morgen- und Abendopfer, 294. 328. 337. Ersetzt ânandamaya âtman 132 fg. 255.

durch das Einatmen und Reden 59, durch das Prânâgnihotram 113fg. 59. Agnishtoma, ein Somaopfer, umgedeutet 341.

aham brahma asmi, "ich bin Brahman", 37. 171. 221.

ahankâra, "das Ichbewufstsein", 85. 138. 239. 240; Funktion oder Organ der Seele 218 fg. 235, 238, 244, 269. 270.

Ahavaniya, das dritte Opferfeuer, umgedeutet 144.

Airammadiyam, Gewässer in der Brahmanwelt, 323.

Aitareya-Upanishad 8, 23, 28, 29,

Aitareyin's, Schule des Rigveda, 4. 6. 8. 32. 107. 110. 127.

Ajâtaçatru, König von Kâçî (Benares), 18. 80. 105. 188. 194. 355.

 $Ak\hat{a}ca$ , Ather, Raum, 85, 91, 92, 102, 132. 175. 184. 196. 297. 302. 359. Symbol des Brahman 101 fg. 105. 106. 108. 200. Letzter Grund der Dinge 18.

alâtacakram, der Funkenkreis, 212. Allsühnefeuer 263.

Amritabindu-Upanishad 11. 25. 346. amritam satyena channam 69. 119. **15**0. **2**09.

ânanda, Wonne, 108 fg. 115. 116. Anandajñâna, Glossator Çankaras, 31. 191.

DEUSSEN, Geschichte der Philosophie. I, II.

Anandavalli, Name für Taitt. Up. 2: astronomische Vorstellungen in den 32. 115.

Anaxagoras 175, 220.

Anaximandros 203.

añga's, die "Glieder, Artikel" der Yogapraxis, acht 345; sechs 347. Angiras, Upanishadlehrer 9. Atharvaund Angiras-Lieder heifsen die Lieder des Atharvaveda 54.

annamaya âtman 255, 352, annarasamaya atman 255.

Anquetil Duperron, Ubersetzer des Oupnek'hat ins Lateinische, 34 fg. antaryámin, der Atman als "der innere Lenker", 186. 99. 108. 154. 159, 160, 191, 363; definiert 186, anubhara, die unmittelbare Inne-

werdung, 15. 320.

apana, Atem, Hauptstelle 249 fg.; ferner 238. 239. 245.

Aparâjitâ, Burg in der Brahmanwelt, 323.

apara vidya, die niedere Wissenschaft, 55. 284. 358.

apas, die Wasser, 253.

Ara, See in der Brahmanwelt, 323. Aranyaka's (Waldbücher), vedische Schriftengattung, 4 fg. 21. 23. 109. 354; nur sie dem Sannyâsin empfohlen 342.

Aristophanes 179.

Aristoteles 14. 39. 121. 171. 185. 220. Årtabhåga, Unterredner, 66. 297.

Arthavâda, Bestandteil der Brâhmana's, 3.

Aruneya-Upanishad 11, 25, 336. Aruni, Lehrername, 12. 22. 54.

Arya's 194.

ásanam, das Sitzen, in der Yoga-

praxis 347. 345. 346.

Askese 56, 291, 295, 303, 309, 328, Als Mittel der Brahmanerkenntnis 57. 60 fg. Bedeutung der Askese 60 fg. Frühes Auftreten der Askese in Indien 61. Beschränkter Wert der Askese nach den ältern Upanishad's 62 fg.; zunehmende Hochschätzung in den spätern Upanishad's 64.

Upanishad's 196 fg.

Atharvaçikhâ-Upanishad 11. 25. Atharvaçira'-Upanishad 11. 25.

Atharvan, Upanishadlehrer, 9. Die Lieder der Atharvan's und Angiras' = Atharvaveda 52. 54.

Atharvunika's 28. Atharva-Upanishad's 9, 10, 25, 31, 32, 33. 34. 52.

Atharvaveda 3, 8, 20, 25, 26, 30, 31, 32. 34. 53. 287. 290.

Atheismus 213, 215, 221, 364.

Atidhanvan, Lehrername, 18.

atigraha, "Übergreifer", acht 243. 250. Atmabodha-Upanishad 11. 26.

Atman 10, 11, 14, 15, 18, 19, 20, 21, 22. 30. 36 fg. 245. 246. 248. 254. 262. 263. 265. 269. 270. 271. 278. 279. 294. 297. 331. 333. 334. 335. 336, 343, 344, 348, 350, 355, Die individuelle Seele 6. 73. 83. 85, 161, 166, 167, 168, 169, 170, 173, 176, 177, 178, 181, 207, 208, 214. 221. 231 fg. 241. 258. 259. 262. 274, 280, 312, 364, 365. Die höchste Seele, die Weltseele 6, 73, 83, 116. 161. 166, 167, 207, 214, 221, 231 fg. 241. 258. 364. 365. — Atman und Brahman 79 fg.; Unbestimmtheit dieser Begriffe 79 fg.; Versuche, dieselben zu bestimmen 80 fg. Begriff des Atman 207. 357. Åtmanbegriff als Quellpunkt des Idealismus 208. Drei verschiedene Atman's: materieller, individueller, höchster, 86 fg. Fünf verschiedene Atman's: annumaya, pranamaya, manomaya, vijñánamaya, ánundamaya Atman, 89fg. 132. Der Atman, das Subjekt des Erkennens (120 fg. 357. 360), ist selbst kein Gegenstand des Wissens 75, unerkennbar und allein real 73 fg. 212. 320. 357. 358. 361. 362. Der Atman als säkshin 127. 361; als prajñâ 360; als saccidananda 361; als "der innere Lenker" (antaryâmin) 363. Götter als symbolische Vertreter des Atman 159. Der Atman die ganze Welt 138. Es gibt nichts aufser ihm 143 Mahân Atmâ 181. Des Åtman Allgegenwart 182, 184, Allwirksamkeit 185, Allmacht 185. Der Atman als die Einheit 178 fg. Einswerdung mit dem Atman als Ziel 308 fg. Das Atmanwissen ist die Erlösung 310 fg. Sitz des Atman im Herzen 154. Der Atman und die Organe 239 fg. Eingehen des Atman in seine Schöpfung 167, in den Leib und seine Organe 240. Verwirrung des Atman durch die Guna's 236 fg. Das Ich als Grund der Gewifsheit 239. Der Atman, und wer sich als ihn weiß, ist frei 189. Atmanlehre und Ethik 325 fg. Die Atmanlehre vor Yajňavalkya 359, nach Y. 359 fg. - Siehe auch Brahman und Seele.

Atman Vaiçvânara, der Atman als allverbreitetes Weltprinzip, 83 fg. 18, 106, 355.

Âtma-Upanishad 10. 25.

αὐτὸ καῦ αὐτό 39.

avatâra's (Menschwerdungen) des Vishņu 11.

avidyâ, das Nichtwissen, 145. 178. 205. 229. 231. 244. 297.

aryaktam, das Unoffenbare, 181. 346.

#### В.

Bâdarâyaṇa, Verfasser der Brahmasútra's, 26 fg. 25. 49. 51. 115. 210. Bahûdaka, Unterart der Sannyâsin's, 338. 339. 340.

Bâhva, Lehrername, 143.

Benares 194. 341.

Bezähmung als Mittel der Brahmanerkenntnis, 66. 67.

Bhagavadgîtà 326.

Bhâratam-varsham (das Regengebiet, Land der Bharata's), Indien, 194. bhâva's, Zustände des Lingam, fünfzig, Sânkhyaterminus, 219.

bhikshu, Bettler, synonym mit sannyûsin, purivrâjaka, 6. 56. 334. 335. 341. Bhrigu, Rishi der Vorzeit, 64. 84. 292. Bhriguvalli, Titel von Taitt.-Up. 3, 234-240: 32.

bhûman, "Gröfse", "Unbeschränktheit", die höchste Seele, 85, 86, 94, 131, 138, 360.

bhûr, bhuvah, svar, die drei heiligen Rufe (Vyâhriti's), 111. 196.

bhâta's, die füuf Elemente (Äther, Wind, Feuer, Wasser, Erde), 218, 219, 239.

Bibel 43. 44. 45. 46.

biblisch-mittelalterliche Weltanschauung 146.

Böhme, Jakob, 77.

Brahmabindu-Upanishad 11. 25. 346. brahmacarin, Brahmanschüler, 332 fg. 6. 56. 190. 194. 330. 335. 336.

brahmacaryam, Brahmanwandel, 57. 190.

bráhman (Neutr.) 9. 12. 14. 15. 17. 18. 19. 26. 27. 30. 36. 245. 252. 255. 256. 261. 267. 269. 273. 275. 278. 280. 291. 300. 301. 303. 308. 311. 313. 315. 316. 317. 319. 321. 322. 323. 331. 332. 342. 346. 350. 351. 353. 356. 357. 359. 365. 366. 368. — Brahman = Atman der Grundgedanke der Upanishad's 36fg. Erkennbarkeit des Brahman 51fg. Mittel der Brahmanerkenntnis 56 fg. Brahman als Gegenstand des Wissens 68. Kein Wissen von Brahman möglich 72 fg. — Das Suchen nach dem Brahman 78 fg. Brahman als die Einheit 78 fg., als Name für Prinzip 79. — Symbolische Vorstellungen von Brahman 91 fg.: Brahman als prâna 200, als prâna und vâyu 92. 93 fg., als âkâça, manas 92. 101 fg., als Aditya 92. 103 fg. Verschmelzung von Brahman und Zwei Formen des Symbol 107. Brahman 108. Attributhaftes Brahman 92. - Das Brahman an sich 115 fg. Das Brahman als saccidânanda 115 fg. 133. 134. 142; als das Seiende und das Nichtseiende, als die Realität und die Nicht-

realität 117 fg., über Seiendes und | Nichtseiendes erhaben 120; als Bewufstsein, Denken 120 fg. 245, als Prajnatman 127. Der ewige Tag des Brahman 125 fg. Brahman als prâna 127, als sâkshin 127, als Wonne 127 fg. Das Brahman leidlos 128. Negative Natur und Unerkennbarkeit des Brahman an sich 133fg. Brahman als raumlos 138fg., als zeitlos 139 fg., als kausalitätlos 141 fg. — Das Brahman und die Welt 143fg. Alleinige Realität des Brahman 143 fg. Das Brahman als kosmisches Prinzip 145 fg., als causa materialis 150 fg. Integrität des Brahman 151. Das Brahman als psychisches Prinzip 152 fg.; idealistische Form dieser Lehre 152 fg., pantheistische Umbildung 153. Das als persönlicher Gott (icvara) 157 fg. — Brahman als Weltschöpfer 163 fg., sein Eingehen in seine Schöpfung 176 fg. — Brahman als Welterhalter 182 fg.; als Weltregierer 186 fg.; als Vorsehung 191 fg. — Brahman als Weltvernichter 198 fg. Rückkehr der Einzelwesen in Brahman 199 fg. Brahman als Vernichter der Einzelwesen 200. Rückkehr des Weltganzen in Brahman 201 fg. Über die Motive der Lehre von der Weltvernichtung in Brahman 203 fg.

Brahmán (Mask.) 1) der Gott Brahman, das personifizierte Bráhman 72. 177. 178. 222. 223. 233. 298. Träger der göttlichen Offenbarung und ihr Vermittler an die Menschen 180. Die Weltseele 179fg. 2) Einer der vier Hauptpriester 112.

brahmanah parimarah, Zeremonie, 99.
brahmanam, Gattung vedischer Schriften, 3. 4 fg. 7. 23. 30. 44. 52. 54.
79. 90. 109. 165. 287. 290 fg. 292.
301. 354. 366.

Brahmanaspati, "Gebetesherr", vedischer Gott, 165.

Brahmanazeit 3 fg. 93. 206.

Brahmane, Angehöriger der ersten, der Priesterkaste, 9. 17. 18. 19. 21. 40. 55. 56. 66. 83. 94. 129. 152. 194. 200. 208. 265. 290. 293. 303. 307. 318. 319. 320. 331. 332. 333. 334. 335. 354. 355.

Brahmanismus 60. 128.

Brahmanstadt (der Leib) 255.

Brahmanwelt 70, 123, 126, 159, 190, 195, 265, 311, 322, 323, 324, 325, 333. Brahman als Welt 131,

brahmarandhrum, Offnung im Schädel, durch welche die Seele auszieht, 255. 243. 256. 351.

Brahmasûtra's des Bâdarâyaṇa 26 fg. 173.

Brahma-Upanishad 8, 11, 25, 336, Brahmavidyâ-Upanishad 11, 25, 31, 346,

Brennholz in der Hand als Zeichen der Schülerschaft 65, 66, 332, Brihadaranyaka-Upanishad 8, 23, 29, 40, 121, 209, 212, 356.

Brihadratha, Name eines Königs, 13. 229, 334.

Brihannarayana, Name für Taitt. År. X: 32.

buddhi, Bewufstsein, 218 fg. 181.
Funktion des Manas 238. Neben manas als besonderes Vermögen 244. 257. 269. 270. 346. Als Bestimmtheit der individuellen Seele 235.

Buddhismus und Buddhisten 60. 128. 219. 230. 307. Idealismus der Buddhisten 219.

#### $\mathbf{C}$ .

('ákalya, Name eines Mannes, 55. ('ákâyanya, Name eines Weisen, 13. çâkhâ (,,Zweig"), Vedaschule, 4. 5. 6. 7. 8. 9. 18. 19. 21. 22. 23. 24. 25. 28. 30. 32. 34. 107. 110. 111. 126. 127.

cakshuh, Auge; cakshur vai brahma 82. Candála's, verachtete Menschenklasse, 303.

Çûndilya, Lehrername, 21. Çani, der Planet Saturn, 197. Çañkara (-âcârya), Verfasser des Kommentars zu den Brahmasûtra's und zu Upanishad's, 11. 25. 26 fg. 32. 49. 67. 72. 79. 93. 103. 115. 137. 190. 210. 225. 231. 236. 237. 298.
Çañkarânanda, Verfasser des Kommentars zur Kaushîtaki- und zu vielen Atharva-Upanishad's, 28. 34.
Çântiformeln 28.

çarîra atman 231.

Çárívakam und Çárívaka-mimánsá, die Brahmasútra's des Bâdarâyana, 31. 51.

castram, Preislied, 110.

Çaunaka, angeblicher Begründer einer Atharvavedaschule, 8. 25. 30. Ç. Kāpeya 100.

Çaunakîya's, eine Schule des Atharvaveda, 8.

Ceylon 193.

Chândogya-Upanishad 8, 23, 28, 29, 32, 40, 123,

Christentum 43. 45. 107. 128.

çikhû, Haarlocke, vom Sannyâsin beseitigt, 338. 339. 342.

Citra Gângyayana, Name eines Opferherrn, 18, 54, 194.

cittam noch besonders neben buddhi, ahañkàra, manas 224. 225. 238. 244. 269. 270.

Çiva 11. 25. 181, 348. Çivakultus 162. Çivaitischer Symbolismus 10. Çivasamkalpa-Upanishad 245.

Çiva - Üpanishad's 11.

Colebrookes Liste der Upanishad's 8. 31. 32. 33.

çrotram, Ohr, Gehör; çrotram vai brahma 82.

*çruti*, die Offenbarung, der Veda, die (heilige) Schrift, 143.

Çûdra, vierte Kaste, ausgeschlossen,13. 68. Göttliche Çûdra's 158.

Çukra, der Planet Venus, 197.

Câlikâ-Upanishad 11. 25. 346.
Çvetâçvatara's, angebliche Vedaschule, 4.

Çvetâçvatara-Upanishad 8. 24. 28. 29. 30. 32. 33. 215. 364.

Çvetaketu, Solm des Uddâlaka-Âruņi, 54, 135, 153, 183, 332.

#### D.

daivah parimarah, das Herumsterben der Götter, 99.

Daksha, Sohn der Aditi, 165.

dakshina, Opferlohn an die Priester, umgedeutet, 328.

Dara Schakoh, Veranstalter der Oupnek'hat-Übersetzung, 34.

Deismus 213. 215. 364.

Demokrit 220.

Descartes 107, 146, 220, 240,

Determinismus der Upanishad's 188 fg. devayâna, der Götterweg, 301 fg. 92. 105. 287. 293. 302. 303. 304. 312. 323. 324. 350. 366. 368.

dhárana, Fixierung der Aufmerksamkeit beim Yoga, 349. 345. 346. 348.

Dharmaçâstra's, Lehrbücher übe Sitte und Recht, 331.

Dharmasâtra's, über die Pflichten der Kasten und Lebensstadien handelnd, 331.

dhruva, der Polarstern, 197.

dhyânam, Meditation beim Yoga, 349. 345. 346. 348.

Dhyànabindu-Upanishad 11. 25. 346. Diç als Gottheit 241.

dîkshû, Weihe, des Sannyasin 338.

Disputationen, öffentliche, 22.

dreifache Wissenschaft des Veda 151. Dritter Ort als Schicksal der Bösen 303.

Dualismus 220 fg.

### E.

Edda 97.

Eigeborenes 177. 262. 263.

Einheitsgedanke 143. 206. 356.

Einstab und Dreistab der Sannyasin's 339.

Elemente 225, 239; drei 23, 156, 168, 173 fg. 176, 197, 210, 227, 261; vier 85; fünf 23, 168, 169, 171 fg. 175 fg. 177, 238, 242, 244, 254, 257, 261.

Embryologie 265 fg.

Empedokles 220.

Entsagung als Mittel der Brahmanerkenntnis 66. 67.

Epicharmos 246.

Epiktet 14.

epische und mythologische Gedichte 53. Erde, die, und das Weltganze 194fg. Erlösung 123, 128, 228, 231, 232, 233, 291. 326 fg. 335. 349. — Bedeutung der Erlösungslehre 305 fg. Wunsch der Erlösung vom Dasein 305. Ursprung der Erlösungslehre 306 fg. Das Atmanwissen ist die Erlösung 310 fg. 365 fg. Charakteristik des Erlösten 318 fg. Empirische Form

der Erlösungslehre 320 fg. 366. Ersetzung von Zeremonien 112fg. Eschatologie der Upanishad's 282 fg., altvedische 285 fg.

etad vai tad 155.

Ethik der Upanishad's 327 fg.

### F.

Frauen, mehrere erlaubt, 334. Freiheit des Willens 42. 43. 88. Freiheit und Unfreiheit 188 fg. Fünffeuerlehre ( $Pa\tilde{n}c\hat{a}gnividy\hat{a}$ ) 300. 295. 299. 303. 304. 323. 324. 367.

### G.

Gandhâra, Volksstamm am Indus, 66. 194.

Klasse himmlischer Gandharven, Genien, 178. 298. Gandharvawelt 195.

Ganges 193. 194. 307.

Garbha-Upanishad 10, 25, 31, 257. Gârgî, Unterrednerin, 63, 66, 73, 122. **134.** 138. 160. 357.

Gârgya Bâlâki, Lehrername, 15. 18. 36. 80 fg. 103. 105. 188. 194. 355.

Gâruḍa-Upanishad 10. 25.

Gaudapâda, Verfasser der Kârikâ zur Mândûkya-Upanishad, 28. 32. Gautama, Familienname des Uddâlaka Aruni, 18. 99.

Gáyatra-sáman 30.

Gâyatrî, erstes vedisches Metrum, Herz als Lotosblüte 259. 351.

Symbol des Brahman, 111 fg. 151 279.

Geburt 266.

Geduld und

Gemütsruhe als Mittel der Brahmanerkenntnis, 66. 67.

Geulinex 146.

Gnadenwahl (Prädestination) 161. Gopálatápanîya-Upanishad's 33.

Gopîcandana-Upanishad 33.

Gott, sein Dasein, 42. 43. Personifikation des Brahman-Atman 315.

Götter 124, 129, 130, 140, 152, 153, 165. 168. 169. 172. 177. 178. 180. 185. 207. 208. 209. 247. 275. 287. 288. 290. 291. 298. 300. 301. 302. 308, 311, 353, 354, 357, 362, Verehrung der Götter 15. 17. 21. Stellung der altvedischen Götter in den Upanishad's 158 fg. Ihre Zahl 158. Götter ânanda-âtmânah 131. Protektorat der Götter über die Organe 241.

Götterweg (devayâna) 63. 64. 195. Götterwelt (devaloka) 178. 195. 293. 295, 298, 299,

graha 1) die acht Organe 243. 250; 2) die Planeten 197.

grihastha, Hausvater, im zweiten der vier Agrama's stehend, 333 fg. 6. 56, 57, 330 fg, 335, 336,

guna, Faktor. Die drei Faktoren, Sattvam, Rajas und Tamas, aus denen nach der Sankhyalehre die Urmaterie und alles ans ihr Entwickelte besteht, 211. 218. 221. 222. 237. 254. 350. Genesis der Gunalehre 226fg.

### н.

Hansa (Gans, Schwan, Flamingo), Unterart der Sannyâsin's, 338. 339. 341.

Hańsa-Upanishad 11. 25. 346.

Heilslehre des Sânkhyam, Genesis der, 228 fg. Heilslehre des Vedanta 228. Heraklit 71. 203. 220. 269.

Herz 258 fg.

Herzenshöhle 115, 155, 172, 259, Himâlaya 193,

Himmelsgegenden 97, 98, 100, 138, 139, 148, 149, 158, 183, 187, 196, 209, 312.

hiranyagarbha, "der goldene Keim", der Erstgeborene der Schöpfung, 165. 169. 172. 222. 223. 225. Die Weltseele 179 fg.; der kosmische Intellekt als Träger der Erscheinungswelt 219. 235 (der kapila rishi).

Hitüh heifsen die 72 000 sich vom Herzen aus im Perikardium verbreitenden Adern, in denen die Seele im Tiefschlafe ruht, 258 fg. 129, 275, 276.

Homer 66.

Hotar, Hauptpriester des Rigveda, 112, 184.

Hunger und Durst 262.

Hydraotes 194.

Hymnen 44. 165.

Hymnenzeit 206.

Hyphasis 194. 333.

#### T.

îç, îça, îçâna. îçvara, "der Herr", Gott, 160. 11. 157. 162. 187. 192. 344. Îçâ-Upanishad 8. 24. 29.

Idealismus 147; Idealismus der Upanishad's 148. 157. 161. 193. 207 fg. 213. 232. 233. 240. 344, des Yâjñavalkya 206. 357; der Buddhisten 219. — Erstes Auftreten des Idealismus in den Upanishad's 208 fg. Die Upanishadlehre ist ursprünglich Idealismus 209; der Idealismus die ganze weitere Entwicklung beherrschend 209 fg.

ldeen, platonische, 179.

Identität von Welt und Seele 153fg.

Ilya, ein Baum in der Brahmanwelt, 323.

individuelles Fortleben der Seele nach dem Tode 83.

Indra, altvedischer Gott, 13. 65. 87.88. 98. 158. 159. 177. 258. 286.290. 291. 308. 312.

indriya's, die psychischen Organe, nämlich die fünf Erkenntnissinne (269; buddhi-indriyani [247], jnanaindriyani [238]: Gehör, Gefühl, Gesicht, Geschmack und Geruch) und die fünf Tatsinne (269: karma-indriyani [238, 247]: Organe des Redeus, Greifens, Gehens, Zeugens und Entleerens) 238, 218 fg. 231, 234, 242, 252, 270.

Indus 193, 194.

Intellektualismus 120 fg. Islâm 307.

itihâsaḥ, episches Gedicht, 53.

#### J.

Jábálu-Upanishad 9, 11, 25, 28, 29, 336,

Jaiminiya's, Schule des Sâmaveda, 8.Jânaçruti, Name eines reichen Mannes,13. 21. 58. 100.

Janaka, König der Videha's 13. 21.53. 66. 76. 81. 123. 194. 312 fg. 354.

Jesus 12. 107. 289. 325.

jiva, lebend; jiva átman, "das lebende Selbst", die individuelle Seele, 231. 232. 233. Jiva ohne Zusatz, die individuelle Seele, 181.

Jîvala, König der Pañcâla's, 194.

jîvanmukti, die Erlösung bei Lebzeiten, 321.

jñânam, Erkenntnis; Brahman als jñânam 116.

#### К.

Kâçi, Volksstamm, 194.

Kaivalya-Upanishad 11, 26.

Kâlâgnirudra-Upanishad 11. 25.

kalpa, Weltperiode, 199. 324. Die Kalpatheorie des spätern Vedanta 198 fg.

Kâma (Liebe), Erstgeborener der Schöpfung, 165.

Kant 12, 38, 39, 41, 43, 45, 47, 66, 68, 102, 107, 122, 137, 188, 189, 204, 205, 284, 310.

Kanthaçruti-Upanishad 11. 25. 336. Kánva, Zweigschule der Vajasaneyin's, 250. Kâpila, Begründer des Sânkhyasystems, 180. 216.

kapila rishi, "der rote Weise", Brahmán, 180 fg. 223. 235.

kârikâ des Gaudapâda zur Mândûkya-Upanishad 10<del>.</del> 29. 31. 32.

karmakandam, der Werkteil des Veda, 44.

karman, Werk, 189, 225, 236, 237, 242, 300. Siehe auch Werk.

Kasten, vier, 170. 340.

kategorischer Imperativ 47.

Katha's, Schule des schwarzen Yajurveda, 8.

Káthaka's 4.

Káthaka-Upanishad 8, 13, 24, 29, 30, 32,

Kátyáyanî, Gattin des Yâjñavalkya, 334.

Kaunteya 199.

Kaushîtaki, Lehrername, 101.

Kaushîtakin's, Schule des Rigveda, 4. 8. 110. 127.

Kaushîtaki-Upanishad 8, 23, 28, 29, 32.

Keimgeborenes 262.

Kekaya, Volksstamm, 194.

Kena-Upanishad 8. 23. 29. 32. 111. Ketu (Drachenschwanz) als Planet 197. khilakûndam der Brihadâranyaka-Upanishad 296.

Upanishad 296. Knoten des Herzens 244, 254.

Kommentare Çankaras 28.

Könige (Krieger) weiser als Brahmanen und diese belehrend 17 fg. 66. 80. 83. 194. 355; Begründer der Atmanlehre 17. 110. 354 fg.

Kopf 257 fg. Zerspringen des Kopfes 258.

Körperkreise 256.

Körperwärme 256. Symbol des Brahman 106.

Kosmogonien, altvedische, 222. 232. 363.

Kosmogonismus 149 fg. 213. 214. 232. 233. 363 fg.

Kosmographie der Upanishad's 193 fg. Kosmologie der Upanishad's 163 fg. 213.

Sânkhya- | kramamukti, Stufenerlösung, 324 fg. | Krieger, siehe kshatriya's.

Krishna-Upanishad 33.

kshatram, kshatriya's, die Kriegerkaste, 9. 17. 18. 21. 40. 52. 152. 200. 208. 303. 307; kshatram für den Prâna erklärt 101. Kshatriya's als Pfleger der Atmanlehre 17. 354 fg. Göttliche kshatriya's 158.

Kshurikâ-Upanishad 11. 25. 346.

Kultusbräuche, Substitutionen für die, 59.

Kuru, Volksstamm, 194.

Kuţicara, Unterart der Sannyâsin's, 340.

#### L.

Lakshmispruch der Nrisinhaformel 13. Lankâ, Ceylon, 193.

Lebendgeborenes 262.

Lebensalter, drei, 112.

Leib, feiner, 252fg., siehe auch liñgam. Grober Leib 255fg. Sein Wesen 255, Schilderungen des Leibes 256fg. Leib und Elemente 261fg.

lingam, der feine Leib, 218. 217 fg. (linga-çariram) 254, der innere Mensch 254.

Lohn für Werke 30.

#### M.

Mådhava, Schüler des Ç'añkarânanda, 28

madhukándam, Titel von Brihadáranyaka-Upanishad, 1—2: 296. Mádhyandina's, Zweigschule der Vájasaneyin's, 250. 253. 314.

Madra, Volksstamm, 194. 333.

Mahâdeva, Beiname des Çiva, 11.

mahán (= buddhi), der kosmische Intellekt der Sánkhyaphilosophie, 223. 181. 218 fg. 254. 346. Mahán átmá 181.

Mahanarayana-Upanishad 8. 24. 29. 33.

mahas, vierter Opferruf (Vyâhriti), 196. Mahâ-Upanishad 11. 26.

Maheçvara (der große Gott), Steigerung von İçvara, 222; Beiname Çivas 11.

Maitrâyaṇiya's, Schule des schwarzen Yajurveda, 4. 8.

Maitráyanîya-Upanishad 8. 24. 25. 28. 33.

Maitreyî, Gattin des Yâjnavulkya, 15, 66, 73, 122, 152, 208, 276, 314, 334.

Malebranche 146.

manus, Zentralorgan sowohl der buddhiindriyâni wie auch der karma-indrivâni, 238, 244, in ersterem Sinne das Vermögen der Wahrnehmung, der Verstand 245 fg. 238, in letzterem Sinne das Organ der Wünsche, der bewufste Wille 238. 245. 246, 90, 165, 251, 254, 349, 359, Ursprünglich ist Manas von allgemeinerer Bedeutung, "Gemüt", "Sinn", "Herz", "Geist", 245. 59. 60. 93. 95. 96. 100. 101. 127. 187. 200. 218 fg. 231. 234. 235. 241. 242. 243. 248. 252. 253. 256. 257. 258. 261. 262. 265. 267. 268. 269. 270. 276, 346, 348. Das Manas als Symbol des Brahman oder Atman 15. 64. 74. 82. 85. 91. 92. 101 fg. 105. 106. 149. 245; als Urprinzip 166. In kosmischem Sinne entspricht ihm der Mond 97, 98, 112, 158, 297, Manas und Indriya's Organe der Relation 237 fg.

Mâṇḍûkya-Upanishad 9, 10, 24, 25, 29, 31, 32.

Mann (Geist) in der Sonne 104, 105; im Auge 88, 104, 122. Siehe auch purusha.

manomaya(manasartig) átman 54. 255. 359, brahmun 245, purusha 247.

Mantra's, Lieder und Sprüche der Veden (Gegensatz: Brahmana's), 30. 242.

Manu (Mensch), der Stammvater des Menschengeschlechtes, 286.

Marut's Götter der Winde, 287.

Mâtariçvan, der Windgott. Der Prâna 172.

Matsyu, Volksstamm, 194.

mâya, Zauberkunst, Blendwerk. Das Blendwerk der empirischen Realität 40. 41. 43. 45. 68. 162. 270. 318. 344. 362. Die Mâyâlehre als Grundlage aller Philosophie 204 fg. Die Mâyâlehre in den Upanishad's 206 fg., in empirischen Vorstellungsformen 212 fg.

Meister Eckhart 136.

Mensch, der, und sein Leben als Opferhandlung aufgefafst 112.

Mitra-Varuna 287.

moksha, Erlösung, 305.

Monismus 220 fg., der Upanishadlehre 211.

Mrityn, der Todesgott, 251.

Muktikâ-Upanishad 26. Der Kanon der M. 33. 31. 34.

Mundaka-Upanishad 10, 24, 25, 28, 29, 30, 32,

Mundausspülen 342; als Bekleidung des Prâna beim Prânagnihotram 114. Muni, der vollendete Weise, 56. 62. 331.

Mutterschofsgeborenes 177. 263.

### X.

Naciketas, Sohn des Vajaçravasa, 13. 294.

Nâciketafeuer 59, 294.

Nådabindu-Upanishad 11. 25. 346.
Naishthika, Brahmanschüler auf Lebenszeit, 56.

nakshatram, Sternbild, 197.

Nárada, ein Brahmane, 68. 70. 312; durch den Kriegsgott Sanatkumára belehrt 18. 53. 85. 355.

Nārāyaņa 1) der Purusha als Erstgeborener 165. Vishņu 11. 181. 200.
2) Upanishadkommentator 8. 31. 33. 34. 263.

Nârâyana-Upanishad 11. 26.

Naturwissenschaftliches in den Upanishad's 197 fg.

neti, neti 17, 75, 108, 134, 136, 142, 350. Neuere Philosophie 146.

Neuplatoniker 181.

Nichtrealität der Welt 204 fg.

Nichtwissen (avidyå) 68 fg. Avidyå als Falschwissen 69. Avidyå und Vidyå 71. Siehe auch avidyå.

Nilarudra-Upanishad 11. 25. 33. 34. Paramahaisa-Upanishad, 11. 25. 336. niyama, Selbstzucht, in der Yogapraxis 346. 345. 347.

Nrisinha, Vishnu als "Mannlöwe", 11. Nrisinhapûrvatâpanî ya - Upanishad **11**. 26. 32.

Nrisinhottaratâpanîya-Upanishad 11.

Nyagrodha, Baum (ficus Indica), 183. 184.

nyása, Entsagung, 64. 328. 330. 331. Nyáya, System der Logik, 262.

Ohrensausen 256, als Symbol des Brahman 106.

Om, heiliger Laut. Hauptstelle 349 fg. Ferner 10. 25, 57, 92, 106, 126, 261. 317. 337. 340. 344. 345. 346.

όν, τὸ, τὸ ὄντως ὄν 39.

Opfer 4. 6. 21. 32. 56. 63. 90. 109. 112. 113. 264. 294. 295. 300. 303. 309. 322. 330. 331. 333. 334. 335. 337. 341. — Opfer als Mittel der Brahmanerkenntnis 57 fg. Für Opfer nur der Pitriyana 58. Umdeutungen des Opfers 59. Bedingte Anerkennung des Opfers in spätern Texten 59 fg.

Opferfeuer, drei, 59. 63. 105. 338. Opferkultus 247, und Atmanlehre 354. Opferschnur 338, 339, 342,

Opposition gegen das Ritualwesen 57. Organische Natur 176 fg. Einteilung der Organismen 177. 262 fg.

Oupnek'hat, persische Übersetzung von 50 Upanishad's, 34 fg. 31. 245.

### Р.

Paingala-Upanishad 9. 29.Paiñgya, Vedalehrer, 101. Paippalâdi's, eine Schule des Atharvaveda, 8. Pañcála's, Volksstamm, 194. pañcanadam, das Fünfstromland, 194. Pantheismus 146. 147. 148. 157. 162. 213. 214. 221. 232. 233. 362 fg.

Paramahansa, höchste Stufe der Sannyāsin's, 338. 339. 340.

paramátman, der höchste Atman, 231. Parames hthin,Personifikation höchsten Wesens, als Träger der göttlichen Offenbarung und ihr Vermittler an die Menschen 180.

parâ vidyâ, höhere Wissenschaft, 284. 358.

parivráj, parivrájaka, heimatloser Pilger (= Sannyâsin) 6. 56. 334. 335. 341.

Parmenides 39, 41, 68, 121, 144, 205. 220. 310. 357. 363.

Patañjali, Gründer des Yoga, 344. Paulus 46.

Pendschâb 307.

Perikardium (puritat) 129, 260, 276. Pessimismus 127; indischer 128: der Upanishad's 229; des Sânkhyam 229. Philolaos 171.

Physiologisches aus den Upanishad's  $255 \,\mathrm{fg}$ .

Pinda-Upanishad  $10,\ 25,\ 33.$ 

Pippalåda, angeblicher Begründer einer Atharvavedaschule, 8. 25. 30. pitriyana, Väterweg, 302. 58. 63. 64. 287. 293. 301. 303. 304. 312. 323. 324, 335, 350, 368,

Planeten 197.

Platon 12, 39, 41, 42, 68, 70, 121, 141. 144. 171. 205. 220. 264. 310. Polytheismus, altvedischer, 157. 159. Prabhurimitam, Palast in der Brahmanwelt, 323.

Pragna-Upanishad 10, 24, 25, 28, 29, 30. 32.

Prädestination 160, 190, 364.

Prajápati, altvedischer Gott, 9. 13. 159. 171. 178. 180. 298. Personifikation der Schöpferkraft, Prinzip der Welt 79, 95, 111, 157, 173, 200, 241. 263. 264. 265. 337. 356. 357. Erstgeborener der Schöpfung 165. 166. Als Urquell der Weisheit, Ätmanwisser, Lehrer 65, 87, 88, 95, 329. Zum Mond in Beziehung gesetzt 94. 197. 242. Prajapati = Atman 177; = Manas 245; = Prâna 197. Prajápatirratam 265.

prajñâ, prajñânam, prâjña âtman, prainatman, Bewufstsein, das objektlose Subjekt des Bewufstseins, die höchste Seele, 95. 107. 108. 115. 123, 130, 131, 245, 275, 276, Prájňa,die Seele im Tiefschlafe, 269. 277. 279. 280.  $Praj\tilde{n}\hat{a} = praj\tilde{n}a$  126 fg. Prakriti, die Urmaterie der Sânkhva's, 216 fg. 147. 211. 215, 237. 247. 344. Pravahana Jaivali, König der Pañ-365; eine mâyâ 212. Die Selbstentfaltung der Prakriti, als individuell zu denken 218; kosmische Prakriti 217. 219.

praktische Philosophie der Upanishad's 325 fg.

prâna 15, 30, 69, 74, 80, 82, 92, 158, 165. 172. 200. 224. 225. 234. 238. 239, 241, 242, 244, 245, 253, 261, 262. 267. 268. 274. 277. 280. 322. 337. 345. 352. 353. 359. 360. — 1) Hauch, Odem, Atmungsprozefs. 93. 248. 2) Zentralorgan des Lebens, Leben 93 fg. 98. 248. Identifiziert mit Vâyu 93. 98 fg., mit Brahman 82. 101, mit prajňâ 107. 126. 131. 212. 276; Prâna und Akâça = Ananda = Brahman 107. Der Prâna als kosmisches Prinzip 97 fg., Symbol des Brahman 92, 93 fg., 105, Synonymon des Atman 109, 119, die individuelle Seele 85. 86. 236. Verherrlicht als Ayâsya Ângirasa, Brihaspati und Brahmanaspati, Sâman und Udgitha 97. Abhängig vom Purusha 94. — Der Prâna und seine fünf Verzweigungen 248 fg. Prâna bleibt im Schlafe wach 248. prâna's, Lebenshauche, Lebensorgane 93 fg. 242. 243. 244. 246. 252. 254. **255**. **258**. **270**. **322**. Organe der

Nutrition 237. 238. Ihre Anzahl Rangstreit der Prana's 95. Kampf der Prana's und der Dämonen 96.

Prânâgnihotram 59, 106, 113, 338, 340, Pránagnihotra-Upanishad 10. 25. prânamaya âtman 101, 255. Pranava, der Omlaut, 13. 349.

prânâyâma, Regulierung des Atmens in der Yogapraxis 348, 345, 346, Pratardana, ein König, von Indra belehrt, 13.

pratîkam, Symbol, 91.

pratyâhâra, Einziehung der Sinnesorgane in der Yogapraxis 348, 345.

câla's, 13, 18, 54, 355.

Pravrájin = Parivrájaka 331.

Priester (ritvij), vier, 112.

Psychologie der Upanishad's 231 fg. puranam, mythologisches Gedicht, 53. purusha, Mann, Person, Geist.

mentlich 1) der kosmische Purusha, aus dem die Welt geschaffen ist, 55. 81. 94. 97. 98. 151. 165. 170. 172. 181. 191. 207. 280. 308. 359. 2) Der Purusha im Menschen (zollhoch 155, 259), die Seele, das Subjekt des Erkennens, 147. 215. 216 fg. 256. 344. 346. 365. Der Purusha in der Sonne 197, 104 fg. 108, 322, im Auge 104 fg. 108. 241. 242. 256. 258. — Fünf Purnsha's (annamaya, prânamaya, manomaya, rijñânamaya, ûnandamaya) 89, acht 188.  $P\hat{u}shan$ , altvedischer Gott, 158. Pythagoras 12.

Rähu (Drachenkopf) als Planet 197. Raikva, Name eines Weisen, 13. 100. rajas (Leidenschaft), der zweite Guna der Sânkhya's, 218. 221. 226 fg. 337. Râmânuja, Name eines berühmten Vedântaphilosophen, 187.

Râmapûrratâpanîya - Upanishad

Râmatîrtha, Kommentator der Maitrâyanîya-Upanishad, 28.

Râmâyanam 193.

Râmottaratápanîya-Upanishad 11. 26. Rangstreit der Organe 95. 98.

Realismus 145. 146. 152. 153. 157. 171. 219. 222. 240.

ric, Vers (des Rigveda) 54, 104, 111. 197. 247. 332.

Rigveda 3, 4, 8, 9, 20, 21, 34, 52, 53, 110. 111. 143. 167. 170. 206. 222. 225. 285. 287. 288. 290. 291. 293. 297. 301. 306. 365.

Rigredin's 110.

Rishi, Dichter und Sänger vedischer Hymnen, 126, 159, 200, 308. Sieben Rishi's 62. (Sinnesorgane) 243. 257. Ritabhâga, Vater der Artabhâga Jârat-

kârava, 297.

Rudra, altvedischer Gott, 9, 72, 180. 181. 201. 202.

Rudra's, vedische Götterklasse, 158.

#### S.

suceidánanda, "Sein, Denken und Wonne", Attribute Brahmans, 115fg. 361.

samâdhi, Absorption, in der Yogapraxis, 351. 345. 346. 348.

sâman, Lied, namentlich des Sâmaveda, 21. 30. 52. 54. 100. 104. 111. 197. 247. 332.

samâna, einer der fünf Lebenshauche, 238, 239, 245, 252,

Sâmareda 3, 5, 8, 9, 21, 34, 52, 53, 111. Sâmaredin's 110.

Samhità's, die "Sammlungen" vedischer Lieder und Sprüche, 3. 5. 7. 9. 10. 32, 54, 332,

Sammlung als Mittel der Brahmanerkenntnis, 66. 67.

samsara, der Kreislauf der Seelenwanderung, 198, 231, 233, 236, 237. 354. 367, anfanglos 198. Siehe auch Seelenwanderung.

Sanatkumâra, der Kriegsgott Skanda, als Lehrer, 18. 53. 84. 85. 355.

sânkhyam, Prüfung, 191.

Sâākhya's 109.

Sânkhyasystem 128. 145. 146. 147. 174. 180. 181. 192. 211. 212. 215. 236, 238, 240, 244, 254, 262, 321, 344, 346, 358, 364 fg. — Genesis des Sânkhyasystems 216 fg. Kurze Übersicht der Sänkhyalehre 216 fg. Das Sânkhyasystem eine Entartung des Vedanta 216. Hauptpunkte der Sâūkhyalehre: Dualismus 216. Leiden des Daseins 216. Aufhebung derselben durch den *Fiveka* 217. Wesen der Erlösung 217. Der Erlösungsprozefs ein individueller 217. Stufen der Evolution 218. Das Sänkhyasystem im Grunde idealistisch 219. Seine ursprüngliche Intention 219fg. Das Sânkhyasystem ein Aggregat, kein Organismus 220. Genesis des Dualismus 220 fg., der Evolutionsreihe 222 fg., der Gunalehre 226 fg., der Heilslehre 228 fg.

Sannyâsa 335 fg. 10, 25, 327, 343, 368. Seine ursprüngliche Bedeutung 335 fg. Der Sannyâsa als Mittel des Atmanwissens 336. Vorbedingungen Abschied vom Leben 336 fg. Kleidung und Ausrüstung 339 fg. Nahrung 340. Aufenthaltsort 341. Beschäftigung 341 fg. Verhalten 342.

Sannyâsa-Upanishad 11, 25, 336. Sannyâsa-Upanishad's des Atharvaveda 11. 25. 64. 265. 336.

sannyâsin, der besitzlos umherwandernde religiöse Bettler, 6. 7. 11. 56, 126, 265, 339 fg, 334, 335 fg. Siehe auch Sannyâsa.

Sarvopanishatsára 10. 25. 26.

Sattram, Weisheit, Güte. In kosmischem Sinne 352.Sâñkhyaterminus, einer der drei Gma's, 218, 221, 226 fg, 337.

Satvan's, Volksstamm, 194.

Satyakâma, Vedalehrer, 13. 102. 332. satyam, Wahrheit, Realität, 69. 115. 116. 119. 196. 225.

satyasya satyam 17, 20, 108, 119, 148, 209. 362.

Savitar, vedischer Gott, 60. 72. 317. Savitarspruch 13.

Sâyana 4, 69, 165, 180,

Sehavank (Çaunaka-Upanishad) 9. Schlaf 267.

Schopenhauer 12. 35. 39. 41. 42. 45. 66. 128. 182. 310. 314.

der Götter eine Uber-Schöpfung schöpfung 179.

Schöpfungsmythen der Upanishad's 169.

Schöpfungslehre, altvedische, 165 fg. | Stoiker 203. Schweifsgeborenes 177. 262. 263.

Seele, höchste und individuelle, 231 fg. Die individuelle Seele beruht nur auf der Avidyâ 231; dennoch als eine Realität behandelt 232. Ursprünglich nur eine Seele (Idealismus, Pantheismus, Kosmogonismus) 232 fg.; erst der Theismus scheidet höchste und individuelle Seele 233. Die individuellen Seelen neben der höchsten 233fg. Die gebundene Seele und die erlöste 233. Die individuelle Seele als "Geniefser" (bhoktar) 234. Kleinheit und unendliche Größe der Seele 235 fg. Grund der Verkörperung der höchsten Seele 236 fg. Die Organe der Seele 237 fg. Die Zustände der Seele 267 fg. — Siehe auch âtman. Seelenwanderung 18, 66, 123, 178, 198. 227. 232. 238. 263. 264. 306. 308, 315, 355, 367, 282 fg. Philosophische Bedeutung der Seelenwanderungslehre 282 fg. Praktische Bedeutung des Seelenwanderungsglaubens in Indien 282. Keine Seelenwanderung vor den Upanishad's 285 fg. Die Keime der Seelenwanderungslehre 292 fg. Genesis der Seelenwanderungslehre 295 fg.

tive dieser Lehre 297 fg. Skambha (Stütze), aus Çrama und Tapas als Erstgeborener entstanden 61. Umdeutung des Prajapati 165.

wanderung 296 fg. Fortbildung der

Seelenwanderungslehre 299 fg. Mo-

Seelen-

Erstes Vorkommen der

Soma 1) ein als Opfertrank dienender Pflanzensaft 60, 253, 258, 286, 287, 290. 300. 301. 302. 303. 304. 341. Der Mond der Somabecher der Götter 197. 2) Gott Soma 158. 286.

Somakelterungen, drei, umgedeutet 59. 112.

Somaopfer, Somafeier 3, 14, 59, 112. Somasavana, Baum in der Brahmanwelt, 323.

Spinoza 88. 146. 188. Sprofsgeborenes 177, 263.

sûkshmam çariram, der feine Leib, 238, 239,

Sârya, Sonne, Sonnengott, 286.

sushumnâ, die Kopfader, Carotis, 256. 261. 351. 352. 353.

Sûtra's, Schriftengattung, 3.

#### т.

tadvanam, "nach ihm das Sehnen", 17. 20. 184.

taijasa heifst die träumende Seele 269, 274,

*Taittirîyaka*'s, Schule des schwarzen Yajurveda, 4. 6. 8. 17.

Taittiriya-Upanishad 8, 23, 29,

tujjalân, Geheimname des Brahman, 17. 20. 163. 200.

Talavakāra's, Schule des Sâmaveda, 8. 111.

Talavakûra-Upanishad 8.

Tamas (Finsternis), der dritte Guna der Sånkhva's, 218. 221. 226 fg. 337. Tándin's, Schule des Sâmaveda, 8. 32. tanmâtra's, die Reinstoffe, fünf, 174. 218 fg. 244.

tapas, Hitze, Anstrengung, Askese, Selbstverleugnung, 60 fg. 165. 168. 196. 242. 328. 331. 335. Tapas (Askese) und nyâsa (Entsagung) als ethische Grundbegriffe 330. — Siehe auch *Askese*.

tarka, Reflexion, in der Yogapraxis 345. 348.

tat tvum usi, "das bist du", 37. 116. 119, 135, 155,

tejas (Glut) als Element 244, 252, 253. 260. 277. Eingang in das tejas beim Tiefschlaf 224, 225, 268; beim Tode 224. 225. 252. Die individuelle Seele 352.

Tejobindu-Upanishad 11. 25. 346.

tejomaya amritamaya purusha, "der kraftartige unsterbliche Geist", 187. Testament, Altes 44. 46. 146, Neues

43, 44, 46.

Theismus 146. 190. 191. 192. 213. 214. 221. 233. 364. Ursprung des Theismus der Upanishad's 157 fg.

Theologie der Upanishad's 51 fg. 213. Tiefschlaf 274 fg. 268 fg. 88. 89. 112. 123. 125. 133. 162. 178. 224. 225. 252. 259. 260. 262. 267. 362. Wonne des Tiefschlafes 129 fg., als Grund der Lehre von Brahman als Wonne 131 fg.

Tod 123, 262, 266, 271; als Rückkehr der Einzelwesen in Brahman 199, Traidhátariya-Opfer 337.

Traumschlaf, Traumbewufstsein 271 fg. 268 fg. 89. 112. 123. 130. 162. 224. 262. 267. 275 fg.

turiya, der "vierte" Zustand (aufser Wachen, Traum und Tiefschlaf), 278 fg. 89. 112. 162. 267. 269.

#### U.

Uçinara, Volksstamm, 194. udâna, einer der fünf Lebenshauche, 252. 238. 239. 245.

Udaraçándilya, wird belehrt 18. Uddálaka Áruni, Vater des Çvetaketn, 17. 18. 83. 332. 355.

Udgâtar, "Sänger", Hauptpriester des Sâmaveda, 104. 112.

udgitha 96. 104. 110. Identifiziert mit Om 17, mit Om, dem Prana, der Sonne, dem Purusha in Sonne und Auge 111.

uktham, Hymnus, 21. 52. 110. = Prâṇa 96. 110. = Brahman 111.

Umdeutung von Zeremonien 109 fg. unorganische Natur, ihre Schöpfung, 168.

Unsterblichkeit 42, 43, 57, 88, 260, 261, 284, 293, 294, 295, 314, 315, 316.

Unterdrückung der Sinnenerkenntnis 78.

upâdhi, Bestimmung, 231. 237. *Upakosala*, Schüler des Satyakâma, 13. 62. 105. 332.

führung des Brahmanschülers, 65. Upamshad's, Stellung der U.'s in der Literatur des Veda 3—16. Die U.'s der drei ältern Veden 7 fg. Die U.'s des Atharvaveda 8 fg. Bedeutung des Wortes upanishad 11 fg. Zur Geschichte der U.'s 16 fg. Erster Ursprung der U.'s 16 fg. Kshatriya's als erste Pfleger der Upanishadlehre 17 fg. 354 fg. Aneignung durch die Brahmanen und allegorische Verwebung mit dem Ritual 18 fg. 355. Die vorhandenen Upanishad's 22 fg. Die alten Prosa-U.'s 23; die metrischen U.'s 24; die jüngern Prosa-U.'s 24 fg.; die spätern Atharva-U.'s 25. Die U.'s bei Bâdarâyana und Çankara 26 fg. Die wichtigsten Upanishadsammlungen 31 fg. Literaturkreis der U.'s 52. Der Grundgedanke der U.'s und seine Bedeutung 36 fg. Das System der U.'s 48 fg. Theologie der U.'s 51 fg. 359 fg.; ihre Kosmologie 163 fg. 362 fg.; ihre Psychologie 231 fg. 362 fg.; ihre Eschatologie 282 fg. 365 fg.; ihre Ethik 327 fg.; Naturwissenschaftliches aus den U.'s 197 fg., Physiologisches 255 fg. Die U.'s noch nicht "Veda" 53; werden zum Vedânta 21. 55. 354. 355. Idealismus als Grundanschauung der U.'s 208 fg. 356 fg. Variationen der Grundlehre durch Einkleidung in empirische Formen 213 fg. Chronologie der Upanishadtexte 356.

Upanishad-Brâhmanam 111.

upasad, Somavorfeier, 14.

Urwasser 136, 165, 172, 173, 179, 180, 181, 196, 223.

#### v.

Ushasta, Unterredner, 121.

vác, Rede, 53. 82. 85. 92. 112. 165. 200. 225. 243. Symbol des Brahman 106.

Vaiçvânara 1) agni, das "allverbrei-

tete" Feuer, 106. 256. 2) âtman Vaiçvânara 194. 270. 3) Die Seele im Zustande des Wachens 269.

Vaiçya's, die dritte Kaste, 303. Göttliche V.'s 158.

Vajusaneyin's, Schule des weißen Yajurveda, 4. 8. 32. 265.

Vámadeva, altvedischer Rishi, 286. 323.

vánaprastha, Waldeinsiedler, im dritten Âçrama, 334 fg. 6. 7. 56. 57.109. 330 fg. 335. 336. 337.

Varadatâpanîya-Upanishad 33.

Varuna, altvedischer Gott, 64. 158. 159. 288. 291. 308. 350.

Våshkali 143.

Vasu's, Götterklasse, 158. 184. Vásudeva-Upanishad 33.

Väter 178, 185, 189, 264, 284, 289 fg. 294, 298.

Väterwelt 293, 295, 298, 299, 302.

Váyu, Wind(-gott), 60. 96. 98. 158.
159. 170. 175. 185. 195. 241. 251.
350. Symbol des Brahman, 92. 93 fg.
108. 109. Vâyu-Prâṇa als Weltprinzip 99. 108.

Veda 26. 43. 44. 45. 46. 104. 110. 151. 183. 264. 294. 296. 318. 328. 333. 334. 335. 341. 349. 355. Der Veda und seine Teile 3 fg. Der Veda als Quelle der Brahmanwissenschaft 51 fg.; seine Unzulänglichkeit 53. Der Veda übermenschlichen Ursprungs, von Brahman ausgehaucht 51, untrüglich 52. — Veden 6. 8. 9. 17. 25. 31. 32. 33. 34. 130. 181. 196. 247. 312. 332. 342. 349. (drei oder vier:) 52. (drei:) 350. (vier:) 70. 90. 101.

Vedânga's, sechs, 55.

Vedânta 3. 5. 18. 23. 26. 29. 31. 34. 37. 47. 53. 55. 66. 88. 91. 115. 133. 145. 162. 167. 192. 198. 199. 204. 215. 219. 221. 228. 231. 236. 237. 244. 252. 262. 284. 300. 302. 321. 324. 354. 355. 358. System des Vedânta 49, seine Hauptteile 49. — Reine Vedânta-Upanishad's des Atharvaveda 10.

Vena, der Seher, der Träger der Offenbarung, 201.

Verdauungsfeuer 114, 256.

Vergeltung 204, 302, 303, 306. Die Idee der Vergeltung 292, Verschiedene Schicksale im Jenseits 292 fg. Noch keine doppelte V. 298. Fortbestehen der V. im Jenseits neben der durch Wiederkehr 299 fg. Das schon Vergoltene nochmals vergolten 299 fg. 367.

Verwerfung alles Schriftwissens 55.

Vetâla, Dämon, der in Leichen wohnt, 285.

Viçvakarman, "Allschöpfer", 150.165. Viçve derâh, Götterklasse, 314.

Vidagdha Çakalya, Vedalehrer, 81.188. Videha's, Volksstamm, 194.

Vidhi (Vorschrift), Bestandteil der Brâhmaṇa's, 3.

*vidyâ*, Wissen, 53. 205.

vijñânamaya átman 75, 78, 132, 133, 155, 255, v. purusha 153, 267, 360, Vindhya-Gebirge 193,

Virâj, Personifikation der Urmaterie, 165, 258, 312.

Virocana. ein Dämon, 13. 40. 87.

Vishnu, 11. 26. 337. 348.

vishņuitischer Symbolismus 10.

Vishnu-Kultus 162. Vishnu-Upanishad's 11.

Völkernamen 194.

Vollberuhigung (samprasåda), der Tiefschlaf und die Seele im Tiefschlafe, 268, 277.

Vorsehungsglaube und Theismus 191. Allmähliche Ausbildung des Vorsehungsglaubens 192.

vyâna, einer der fünf Lebenshauche,252. 238. 239. 245.

vyâhriti's, die drei mystischen Opferrufe bhûr, bhuvah, svar, 196.

#### w.

Wachen, 270 fg. 89, 112, 123, 162, 262, 267, 268, 269.

Weiber ausgeschlossen 13. 68.

Welt nur Erscheinung und nicht Ding an sich 38 fg. 69. Welträume 195.

Weltschöpfung und Atmanlehre 165. Weltseele (Hiranyagarbha, Brahmán) 179 fg.

Weltuntergangsfeuer 203.

Weltvernichtung, periodische Wiederkehr der, 202.

Werke 30, 90, 160, 178, 185, 189, 190, 192, 193, 195, 198, 202, 209, 215. 235. 236. 239. 247. 253. 263. 264. 266. 270. 283. 285. 287. 291. 292, 294, 295, 297, 298, 299, 300, 301. 302. 304. 306. 308. 311. 317. 319, 325, 326, 333, 334, 366, 367. Begleiter der Seele ins Jenseits 254. Wiedertod im Jenseits 294, 299, 308. 322. 366 fg. Der Wiedertod ist noch nicht Seelenwanderung 294 fg. Wissen 120, 254, 291, 295, 297, 303. 309, 317, 324, 338, 353, Brahman

als Gegenstand des Wissens 68. Kein Wissen von Brahman mög-Empirisches Wissen ein lich 72. blofses Nichtwissen 68. Wissen durch Offenbarung 72, durch Gnade 72. Das Wissen als niederer Standpunkt 75. Polemik gegen das Wissen

77 fg.

 $\mathbf{x}$ .

Xenophanes 121, 158, 285.

Υ.

Yajamana, der Veranstalter des Opfers,

Yâjňavalkya, berühmter Vedalehrer, 9. 13. 21. 22. 40. 53. 55. 58. 62. 63, 66, 73, 74, 75, 76, 81, 82, 83, 101. 107. 108. 115. 121. 122. 123. Zweiweglehre 301 fg. 295. 299.

124. 125. 127. 131. 134. 136. 152. 158. 185. 186. 188. 194. 195. 208. 209, 211, 212, 213, 221, 264, 265, 297. 299. 300. 301. 312 fg. 321. 334. 336. 354. 357. 358. 359. 360. 363. 366. 367.

Yûjñavalkyakândam ist Brih. 3—4: 296.

Yajurveda 3, 4, 8, 9, 34, 52, 53, 110, 111.

yajus, Opferspruch (des Yajurveda), 52. 54. 101. 104. 111. 247. 332. Yama, Todesgott, 288, 58, 287.

yama, Zucht, in der Yogapraxis, 346. 345. 347.

Yamunâ, Flufs, 194.

Ymir 97.

yoga, Hingebung, 191.

Yoga, eine besondere Praxis, die Einswerdung mit dem Atman zu verwirklichen, 343 fg. 10. 25. 78. 106. 126. 215. 224. 225. 238. 259. 278. 326. 330. 342. 364 fg. Der Yoga als Konsequenz der Atmanlehre Bedenken gegen den Yoga 343. 343. Vorgeschichte des Yoga 345. Das spätere Yogasystem 344. Die acht añga's 345. Die sechs añga's 347 fg. Frucht des Yoga 353.

Yogaçikhâ-Upanishad 11, 25, 346. Yogatattva-Upanishad 11. 25. 346. Yoga-Upanishad's des Atharvaveda 10. 25. 156. 346.

Yogin 261, 285, 346, 347, 349, 353,

 $\mathbf{z}.$ 

Zeugung 263; als religiöse Pflicht 264; verworfen 264 fg.

# II. Verzeichnis der Zitate.

A. Anmerkung; \* übersetzt.

|               | Âçrama-Upanishad:        |                   |                  |                    |                 |  |  |
|---------------|--------------------------|-------------------|------------------|--------------------|-----------------|--|--|
| 1 - 4         | 336                      | 3-4               | 336              | 4                  | 339. 340. 341.  |  |  |
|               | Aitareya-Âranyakam :     |                   |                  |                    |                 |  |  |
| 2,1           | 248                      | 2,6               | 108              | 3,2,6,9            | 12*, 65         |  |  |
| 2,1,4         | 95. 96                   | 2,6,1,5           | 180              | 5,2,0,3<br>5,3,3,4 | 65.             |  |  |
| 2,1-2         | 107                      | 3,2,6             | 59               | 0,0,0,1            | 0.).            |  |  |
| 2,1-2 $2,1-3$ | 110. 360                 | 3,2,6,8           | 113              |                    |                 |  |  |
|               |                          |                   |                  |                    |                 |  |  |
|               |                          | Aitareya-Brâhma   | nam:             |                    |                 |  |  |
| 3,44          | 291                      | 5,32              | 169              | 8,28               | 99.             |  |  |
|               |                          |                   |                  |                    |                 |  |  |
|               |                          | Aitareya-Upanis   | had:             |                    |                 |  |  |
| 1,1           | 168*. 172. 173.          | 1,2,5             | 262              | 2,2-3              | 263             |  |  |
| ,             | <b>35</b> 9. <b>36</b> 3 | 1,3,4 249         | . 251            | 2,4                | 264. 266. 286   |  |  |
| 1,1,1         | 198                      | 1,3,10            | 251              | 3                  | 108, 127, 360   |  |  |
| 1,1,2         | 196                      | 1,3,11 168.       | 364.             | 3,2                | 82. 245         |  |  |
| 1,1,3         | 158                      | 1,3,12 23.176.243 | . 255.           |                    |                 |  |  |
| 1,1,4         | 243. 251                 | <b>256.</b> 269.  | . 270            | 173.               | 177*. 180. 211. |  |  |
| 1,1-2         | 241                      | 1,3,14            | <b>15</b> 9      |                    | 263             |  |  |
| 1,2           | 191                      | 1,11—12           | 156              | 3,4                | 323.            |  |  |
| 1,2,4         | 251. 258                 | 2,1 97            | . 263            |                    |                 |  |  |
|               |                          |                   |                  |                    |                 |  |  |
|               | F                        | Amṛitabindu-Upani | i <b>s</b> had : |                    |                 |  |  |
| 1             | 349                      | 13                | 348 +            | 28 fg.             | 353             |  |  |
| 2             | 349                      | 16                | 348              | 30                 | 350             |  |  |
| 3             | 351                      | 17                | 347              | 3031               | 353             |  |  |
| 4             | 350                      | 18                | 347              | 34                 | 251. 252        |  |  |
| 5             | 348                      | 19                | 348              | 34 - 35            | 248             |  |  |
| 6             | 345. 346. 348            | 22                | 347              | 35                 | 252             |  |  |

346\*

252.

7-8

10 fg.

## Aruneya-Upanishad:

1 196, 336, 337, 338, | 3 338, 339, 340 341 | 4 340, 341, 342 2 6, 337, 338, 339, 5 337, 338, 339, 340, 341, 342 |

### Atharvaçikhâ-Upanishad:

1

203. 350.

#### Atharvaçira'- Upanishad:

4 203 5 350 6 181, 196, 202,

### Atharvapariçishta:

2,13

33 A.

#### Atharvaveda:

| 3,28,6     | 291         | 10,7,38 | 61       | 11,4             | 95. 98. 165 |
|------------|-------------|---------|----------|------------------|-------------|
| 3,29,3     | 288         | 10,8,9  | 243, 257 | 11,4,11          | 200         |
| 4,34       | 289         | 10,8,16 | 148      | 1 <b>1</b> ,4,13 | 177. 248    |
| 5,4,3      | <b>1</b> 96 | 10,8,29 | 151      | 11,8             | 338         |
| 5,19,3. 13 | 290*        | 10,8,34 | 207      | $15,\!12$        | 293         |
| 9,51       | 291         | 10,8,43 | 228      | 18,2,48          | 288         |
| 10,7,7—8   | 165         | 10,8,44 | 308      | 18,3,71          | 291         |
| 10,7,21    | 207         | 11,1,17 | 291      | 18,4,10          | 288         |
| 10,7,36    | 61          | 11,3,32 | 291      | $19,\!28,\!4$    | 258.        |

# .Âtma-Upanishad:

256\* 2

1

176.

### Atmaprabodha-Upanishad:

255, 259, 326,

# Bâdarâyaṇa, Brahmasûtra's:

| 1,1,2          | 163     | 1,3,41   | 103              | 3,2,22    | 137 |
|----------------|---------|----------|------------------|-----------|-----|
| 1,1,4          | $^{26}$ | 1,4,8—10 | 28. 227          | 3,3,1     | 26  |
| 1,1,12—19 usw. | 27      | 2,1,14   | 149. <b>1</b> 67 | 3,3,16—17 | 28  |
| 1,1,22         | 102     | 2,1,35   | 198              | 3,3,25    | 28  |
| 1,1,30         | 286     | 2,1,36   | 199              | 4,1,4     | 92  |
| 1,2,32         | 28      | 2,4.22   | 174              | 4,3,15—16 | 92. |

# Bâshkala-Upanishad.

### Bhagavad-Gîtâ:

| 5,13 | 242. 255 | 8,6     | 254 | 9,7   | 199* |
|------|----------|---------|-----|-------|------|
| 6.5  | 329*     | 8,17-19 | 199 | 13,17 | 124. |

# Brahma-Upanishad:

| 1 | 93, 125, 187, 25 | 55 + 3 | 338  |
|---|------------------|--------|------|
| 2 | 256. 28          | 80 4   | 259. |

# Brahmabindu-Upanishad:

| 1-5 | $349 \pm 7$  | 351 17 | 351  |
|-----|--------------|--------|------|
| 5   | $349 \pm 15$ | 289 18 | 349. |

# Brahmavidyâ-Upanishad:

| 4-7  | 350   10  | <b>1</b> 56 <b>1</b> 2 | 256  |
|------|-----------|------------------------|------|
| 8-10 | 352 11-12 | 261, 352 : 13          | 350. |
| 9    | 155       |                        |      |

# Bṛihadâraṇyaka-Upanishad:

| I—II    | 296 | III       | 66. 296. 3 | 312 | IV  | 296. 312 |
|---------|-----|-----------|------------|-----|-----|----------|
| I— $IV$ | 356 | III— $IV$ | 2          | 296 | VVI | 356.     |
| IV      | 299 |           |            |     |     |          |

| <b>T</b>             | 1.4.0           | 000 010                                | E 4 F   | 204                        |
|----------------------|-----------------|----------------------------------------|---------|----------------------------|
| I.                   | 4,3             | 208. 312                               | 5,17    | 264                        |
|                      | $95 \mid 4,3-$  |                                        | ,       | 95                         |
| 1,2                  | 93   4,6        | 158*, 179, 222, 241                    | 5,21-23 | 98                         |
|                      | 11   4,7        | 122, 150, 156, 167,                    | 5,23    | 59, 78, 82, 113,           |
| 1—3                  | 59              | 168, 176, 208, 210,                    |         | 148. 345                   |
| 2,1 198. 20          | 00              | 241, 243, 246, 267                     | 6,3     | 20A. 69. 119.              |
| 2,2                  | 73 4,10         | <b>37</b> . <b>5</b> 8*. <b>1</b> 59*. |         | <b>1</b> 50. <b>20</b> 9.  |
|                      | 96              | 171. 198, 286. 311*.                   |         |                            |
| 2,7                  | 94              | 312. 354*.                             |         | 11.                        |
|                      | 96 4,11         | <b>—1</b> 3 <b>—1</b> 58               | 1 15.1  | 8. <b>19. 2</b> 3. 36. 81. |
| <b>3</b> .2—6 243. 2 | 46 4,11         | <b>—15</b> 179                         | 10      | 5. 188. 194. 355           |
| 3,3                  | 49   4,15       | 295                                    | 1,1     | 79                         |
| 3,11—16              | 41 4,16         |                                        | 1.5     |                            |
| 3,12—16              | 58   4,17       | 20A, 198, 265                          | 1,5-8   | 169                        |
| 3,19                 | 97   5,2        | 114. 294                               | 1,14    | 65                         |
| 3,22                 | 78 5,3          | 200. 246*. 248                         | 1,16    | 133. 153. 267              |
| 3,24                 | 58   5,4        | 196                                    | 1,17    | 258. 259                   |
| 3,28                 | 25   5,12       | 159                                    | 1,17-20 | 124                        |
| 4 15. 170. 240. 28   | $56. \mid 5,13$ | 172                                    | 1,18    | $268. \ 272^{\circ}$       |
| 3                    | 63   5,14       | 94. 197. 242                           |         | 129*, 131, 260.            |
| 4,1 198, 239*, 2     | 40   5,15       | 95                                     | 26      | 8. 275. 276*. 353          |
| 4,2                  | $19 + 5,\!16$   |                                        | 1,20    | 17, 69, 108, 119,          |

25\*

| 148. 149*. 153. 158.     | 2,29                             | 9,20-24 196                                              |
|--------------------------|----------------------------------|----------------------------------------------------------|
| 182, 203, 209            | 2,10 294, 314                    | 9,21 58                                                  |
| 2,1 255                  | 2,11 314*                        | 9,21—25 258                                              |
| 2,3 243. 257             | 2,12 182. 314*                   | 9,22 263                                                 |
| 2,4 243                  | 2,13. 4, 66, 242, 243.           | 9,26 55, 81, 134, 136,                                   |
| 3 108                    | 254.297*,300,367                 | 188, 248, 258, 361                                       |
| 3,1 118*                 | 3 195. 321                       | 9,28 115, 116, 142.                                      |
| 3,3 197                  | 3,1 194. 333                     |                                                          |
| 3,4 92                   | 3,2 98, 294                      | 1V.                                                      |
| 3,5                      | 4 121. 153                       | 1 81, 92, 106, 115                                       |
| 3,6 17, 119, 134, 136.   | 4,1 232. 248                     | 1,2 23. 53                                               |
| 137. 140. 361            | 4,2 73. 128. 229. 357.           | 1,2—7 79. 243                                            |
| 4 62. 66. 152. 206.      | 361                              | 1,3 92. 101                                              |
| 208, 334, 356            | 5 135, 153, 318, 319.            | 1,6 102. 247                                             |
| 4,1 334                  | 331, 335, 336                    | 1,7 258                                                  |
| 4,5 15 (und A.). 40.     |                                  | 1-2 66                                                   |
| 68. 144. 148. 182.       | 265. 326. 334                    | 83. 312                                                  |
| 210. 232. 358. 362       | 6 195. 258                       | 2,1 53. 81                                               |
| 4,6 40. 358. 362         |                                  | $\begin{vmatrix} 2,1\\2,2-3 \end{vmatrix}$ 258           |
| 4,7 fg. 40. 211          | 187, 277, 363                    | $\begin{vmatrix} 2,2-6\\2,3 \end{vmatrix}$ 259, 262, 274 |
| 4,7—9 70.144.209.362     | 7,1 194. 258. <b>3</b> 33        |                                                          |
| 4,10 23. 52*. 181        | 7,1—2                            | 149, 196, 209, 361.                                      |
| 4,11 122. 241. 244       | 7,2                              | 363                                                      |
| 4,12 73. 75, 124. 150*.  | 7,3 27. 154. 186                 | 3 133. 274                                               |
| 151. 182. 194. 314       | 7,3—14 169                       | 3,1 fg. 133. 214                                         |
| 4,13 . 276               | 7,3—23 99. 160. 232              | 3,1 1g. 360                                              |
| 4,14 75. 144. 208. 209.  | 7,3—25 55. 100. 232<br>7,12 103* | 3,7. 27. 132. 144. 209.                                  |
| 357. 358                 | 7,12 103 7,16—23 243             | 268. 271. 277                                            |
| 5 187                    | 7,10—25 245 7,23 74. 128. 229    |                                                          |
|                          | *                                | 3,0 269, 274, 277                                        |
| 5,1—10 245<br>5,1—10 169 | 8 66. 141. 186. 362<br>8.4 196   |                                                          |
| 5,15 95. 209             | - )                              |                                                          |
| 5,18 156.177*.255.286    | -,                               | 3,9—18 268<br>3,9—33 268                                 |
| *                        | 8,8 27. 134*. 135. 361           | 3,5-35 $203$ $3,10$ $73. 277$                            |
| 5,19 138. 207            | 8,9 155. 160. 185*.              | ,                                                        |
| 6,3 180.                 | 189, 363                         | -,                                                       |
| III.                     | 8,10 63*. 295. 331.              | - 1                                                      |
|                          | 334. 335                         | ,                                                        |
| 1 59. 112                | 8,11 73*. 103. 122*.             | ,                                                        |
| 1,1 194                  | 209. 357*                        | 3,14 126                                                 |
| 1,2 333                  | 9,1 158                          | 3,15 269. 277                                            |
| 1,3—6 243                | 58                               | 3,16 271                                                 |
| 1,10 248                 | 9,8 196                          | 3,18 271                                                 |
| 1—9 194                  | 9,10 359                         | 3,19 267. 277                                            |
| ,                        | 9,10—17 81                       | 3,19—33 129.131.268.                                     |
| 2,1—9 254                | 9,10—18                          | 275*                                                     |
| 2,2 250                  | 9,20 258                         | 3,20 259. 273. 274                                       |

| 3,21 269. 277                | 4,17 103, 194, 209      | 9 91, 106, 114, 256            |
|------------------------------|-------------------------|--------------------------------|
| 3,21 fg. 273                 | 4,18 126. 134. 241      | 10 322                         |
| 3,22 276                     | 4,19 41*.139.144.148.   | 11 63                          |
| 3,23 124. 358                | 209*. 212. 358*.        | 12 20                          |
| 3,23-30 143                  | 362                     | 13 101                         |
| 3,23—31 74                   | 4,29 103                | 13 112, 151, 279               |
| 3,31 144. 209                | 4,21 55*. 335. 336      | 14,3 248                       |
| 3,32 127.184.209.278         | 4,22 56*. 63. 133. 134. | 14,8 311                       |
| 3,33 <b>129.132.159.195.</b> | 136. 154*. 160*.        | 15 105, 255, 322,              |
| 276. 290                     | 185, 186, 210, 259.     |                                |
| 3,35 277                     | 265, 277, 311, 318,     | V1.                            |
| 3,36 242. 255                | 331, 334, 335, 361.     | 1,6 263                        |
| 3,37—38 273                  |                         | 1,7—13                         |
| 3-4 66. 123. 125.            | 4,23 67. 319*. 320      | 1,13                           |
| 132. 313                     | 4,25                    | 1,14                           |
| 4,1 241. 258                 | 5 208. 334              | 2 18, 19, 23, 54, 194.         |
| 4,1 fg. 124                  | 5,1-2 334               | 253, 295, 296, 299,            |
| 4,2 74. 260. 277. 314        | 5,6 27                  | 324. 355. 368                  |
| 4,2-6 297*                   | 5,11 25                 | 2,1 332                        |
| 4,3 254. 367                 | 5,12 244                | 2,2 287*. 300                  |
| 4,3. 4                       | 5,13 124*. 151. 194.    | 1 2,3 54*                      |
| 4,4 178*. 180                | 277. 314                | . 2,6                          |
| 4,5 36. 175. 189. 253*.      | 5,14 314                | 2,7 332                        |
| 255. 261. 367                | 5,15 134, 136, 361      | 2,8 19*. 355                   |
| 4,5—6 254-                   | 6,3                     | 2,9—14 295                     |
| 4,6 366                      |                         | 2,13 264                       |
| 4,6—7 313*                   | <b>V.</b>               | 2,14 300                       |
| 4,7 260                      | 1 102. 151*             | 2,15 63. 195. 299. 324         |
| 4,8—9 260                    | 2 329                   | 2,15—16 197. 295               |
| 4,8-21 24                    | 2,1 159                 | 2,16 <b>59</b> . 63. 197. 263. |
| 4,10 77*                     | 82                      | 302. 303. 335                  |
| 4,10—11 290                  | 4 20. 119. 155          | 3,12 12*. 65                   |
| 4,11—12 71*                  | 5 105. 197              | 4 264. 333                     |
| 4,12—13 315*                 | 5,1 20 A. 119*. 198     | 4,1 263                        |
| 4,13 326                     | 5,2-3                   | 4,2 263                        |
| 4,15                         | 5,4 82                  | 4,3 264                        |
| 4,15—17 315*                 | 6 259                   | 4,5 fg. 242                    |
| 4,16 124. 360                | 6,1 245                 | 4,10—11 251                    |
| 4,16—17 140*                 | 7,1 . 140               | 5,4 180.                       |

# Çañkara

# (p. Seite der Calcuttaer Ausgabe):

| ad Brahmas.:     |     | 1,2,15 p. 189,8  | 91 | 2,1,9 p. 433,1  | 29  |
|------------------|-----|------------------|----|-----------------|-----|
| 1,1,24 p. 147,14 | 91  | 1,2,28 p. 217,10 | 91 | 2,1,34          | 282 |
| 1,2,1 p. 167     | 164 | 1.4.14 n. 375.3  | 29 | 2.1.36 p. 495.7 | 199 |

| 868                     |                     |                  |
|-------------------------|---------------------|------------------|
| 2,2,10 p. 514,14 174    | 4,1,5 p. 1063,2     | ad Chând.:       |
| , , <u>1</u>            | 4,2,8 25:           |                  |
| . , 1                   |                     | , .              |
| , , 1                   | ,                   |                  |
| 2,4,6 p. 711,11; 713,11 | 4,3,15 p. 1135,7 92 |                  |
| 238. 243                |                     | 6,4 p. 417,5 174 |
| 2,4,12 p. 723,1—4       | ad Brih.:           | 6,10,1           |
| 238, 249                | ·                   | p. 2 30*         |
| 3,2,17 p. 808 143       | • •                 | IO.              |
| 3,2,22 137              | p. 2,4              |                  |
| 3,2,33 p. 835,9 91      |                     | 91 p. 10,1       |
| 3,3,1 p. 843 29 A.*     | p. 815,5            | 1 + p. 21,3 91.  |
| 4.1,3 p. 1059,6 91      | p. 915,7 131        | •                |
|                         | •                   |                  |
|                         | Çatapatha-Brâhmaṇaı | n:               |
| 1,3,5,11 301            | 10,3,3,8 296        | 3 11,2,6,14 293  |
| 2,3,3,9 294             | 10,3,5,13           |                  |
| 2,6,4,8                 | , , ,               |                  |
| 3,6,1,23 258            | 10,4,3,10 294       | , , , , ,        |
| 4,4,3,4 258             | 10,5,1,4            | 1 / /            |
|                         | 10,5,2,15           | , , , ,          |
| , , ,                   | 10,5,4,15 291*. 308 | 1 2 1 2          |
| 6,1,1 165. 169          | 1 1 1 1             | , , , ,          |
| 6,1,1,1 117             |                     | 1 2 7            |
| 6,2,2,27 293            | 10,6,1 84. 106. 194 |                  |
| 6,4,2,5 242             | 250                 | 1 7              |
| 6.6,2,4 293             |                     | , , ,            |
| 8,3,5                   | 10,6,3 36. 189. 207 |                  |
| 10 356                  | 309, 357, 359       |                  |
| 10,1,4,14 294           | 10,6,3,1 299        | , , ,            |
| 10,1,5,4 291. 293       | 10,6,3,2            |                  |
| 10,2,6,19 294           | 11,1,6              | 9 13,8,1,5 293   |
| 10,3,3,6 267            | 11,1,8,6 29         | 1 14,9,1 295.    |
| 10,3,3,5—8 99*          | 11,2,3 69. 15       | 1                |
| , , ,                   |                     | 1                |
|                         | Chândogya-Upanisha  |                  |
|                         | III 35              |                  |
| 11 111                  | IV 118. 11          | 9 VIII 268.      |
|                         |                     |                  |
| 1.                      | 3,3 248.249.251.25  | 2 + 8,6.8 258    |
| 1 91. 346               | 3,5                 | 1                |
| 1.10 17*                | 3,7                 |                  |
| 2 96, 97, 241           | 6,4                 |                  |
| 2,2 249                 | 6,6                 | .   - 7=         |
| 2,2—6 243               | 6,7                 | - 1 - 1 -        |
| 2,2-6 $245$ $2-3$ $359$ | 6-7                 | -  ,-            |
|                         |                     | -                |
| 3,2 249                 | 1 7,4               | 200              |

| 11,5 27. 93              | 15,5           | 195               |             | V.                 |
|--------------------------|----------------|-------------------|-------------|--------------------|
| 12 58.                   | 16             | 59. 112           | 1,6-12      | 95                 |
| **                       | 17             | 59. 112. 328      | 1,15        | 242                |
| и.                       | 17,5           | 264               | $^{2,2}$    | 114                |
| 4,1 193                  | 17,6           | 125               | 3 fg.       | 23                 |
| 7,1 243                  | 18             | 82, 91, 101, 279  | 3,1         | 332                |
| 10,5 195. 301            | 18,1           | 82. 103           | 3,3         | 253. 300           |
| 11,1 243                 | 18,1—6         |                   | - ,         | $54^{\circ}$       |
| 21,1 195                 | 18,4           | 92                | 3,7         | 13. <b>1</b> 8*    |
| 23 62. 63. 169           | 19             | 91, 169, 195, 363 | 3-10        | 18, 19, 54, 194.   |
| 23,1 56*. 330. 331.      | 19,1           | 104. 117. 198.    | 2           | 53, 295, 299, 304. |
| 333, 334, 335, 336,      |                | 137               |             | 324, 355, 368      |
| ***                      | 4              | IV.               | 4,1-9,2     |                    |
| ш.                       | 1-3            | 58                | 8-9         | 264                |
| 1 fg. 196                | 2              | 13                | 9,1         | 253, 265           |
| 1,3                      | 2,1            | 20                |             | 95. 299. 304. 334  |
| 1-5 . 260                | 2-3            | 100               | 10,1        | 63, 304, 335       |
| 1-11 104                 | 3              | 356. 359          | 10,1-2      | 195                |
| 5,2                      | 3,3            | 02, 221, 201      | 10,1-0      | 197. 334           |
| 5,4 55                   | 3,5            | 333               | 10,2        | 196                |
| 11 125                   | 4,1            | 332               | 10,3        | 58                 |
| 11,3                     | 4,4            | 332               | 10,4        | 197                |
| 11,4 180                 | 4,5            | 332               | 10,5        | 302, 367           |
| 11,5 12*. 65*            | 4-9            | 149               | 10,5—6      | 263. 264           |
| 11,6 194                 | 5,2            | 196               | 10,7        | 303<br>329*        |
| 12 112, 279              | 5-8            | $\frac{279}{82}$  | ,           | 83<br>83           |
| 12,1 338                 | 8,3            | 65. 102           | 11 fg.      | 79                 |
| 12,4 82. 258<br>12,6 151 | 9,3 $10$       | 62                |             | 329*               |
| 12,0 131<br>12,7 20 A.   |                | $\frac{62}{332}$  | 11,5 $11,7$ | 65, 332            |
| 12,7—9 102. 103          | 10,1<br>10,1—2 | 332               | 11—18       | 355. 356           |
| 12,9 102. 103            | 10,1-2 $10,2$  | 13. 20            | 11-24       | 17, 19, 27, 59.    |
| 13 322                   | 10,2. 4        | 62                | 11-24       | 106. 194           |
| 13,1—5 248, 258          | 10,5           |                   | 12,2        | 258                |
| 13,3 251                 | 10,5           | 131. 359          | 12-17       | 92                 |
| 13,5                     | 11—13          | 105               | 13,7        | 332                |
| 13,7 27. 154*. 268. 360  | 11-14          | 59                | 18,2        | 270                |
| 13,7—8 106*              | 14,3           | 103. 311. 319     |             | 114                |
| 13,8 91. 256             | 15,1           | 27. 82. 301       | 19—23       | 248                |
| 14 36. 356. 359          | 15,2-4         | 160               | 19 - 24     | 114. 337           |
| 14,1 17, 27, 148, 163.   | 15,5           | 195. 196. 197.    |             | 243                |
| 189.201.254.255.         | ,-             | 323, 324, 366     | 24          | 114                |
| 298                      | 15,6           | 299               | 24,3        | 311.               |
| 14,2 148. 153*. 245      | 16             | 59                | 7           | VI.                |
| 14,3 139*. 140. 259      | 16,2           | 112               | 1           | 54                 |
| 14,4 <b>2</b> 33. 320    | 17,1—3         | 169               | 1 fg.       | 148                |

| 1.1      | 332*                                 | 15,1-2     | 74*                    |        | 82. 259                |
|----------|--------------------------------------|------------|------------------------|--------|------------------------|
| 1,2      | <b>148.</b> 210. 332.                | 15,2       | 224. 252. 260.         | 3,4    | 268, 269, 277, 360     |
|          | 362                                  |            |                        | 3,5    | 20 A.                  |
| 1,2 fg.  | 40*                                  |            | VII.                   | 4,1    | <b>126.</b> 186. 311   |
| 1,3      | 70. 141. 149. 206                    | 1          | 53*. 312               | 4,2    | 125. 210. 319*         |
| 1,4      | 356                                  | 1,2        | 52. 68                 | 4.3    | 190                    |
| 1,4 fg.  | 362                                  | 1,2-3      | 70                     | 5      | 57                     |
| 1,3-5    |                                      | 1,3        | 229. 319               | 5,1-2  | 334                    |
| 1        | 23. 173. 211. 228.                   | 1,4        | 23                     | 5,3    | <b>322. 323</b>        |
|          | 262. 363                             | 1,13       | 18                     | 5,4    | <b>189</b>             |
| 2 fg.    | 175                                  | 1-14       | 92                     | 6,1    | 260                    |
| 2,1      | 198                                  | 1 - 15     | 105                    | 6,1-5  |                        |
| 2,1-2    | 118*                                 | $^{2,1}$   | 23                     | 6,2    | 197                    |
| $^{2,3}$ | 198. 260. 268.                       | $^{2,2}$   | 82                     | 6,3    | 260. 268. 276*.        |
|          | 276                                  | 3          | 102                    |        | 277                    |
| 2 - 3    | <b>1</b> 67. <b>1</b> 68. 196        | 3,1        | 247*                   | 6,5-6  | 351                    |
| 3,1      | 23, 177, 263                         | 4          | 247                    | 6.6    | 256. 260*. 261.        |
| 3,2      | <b>1</b> 99. 233. 363                | 7,1        | 23                     |        | 323                    |
| 3,3      | <b>163</b> . <b>156</b> . <b>176</b> | 10,1       | 172                    | 7,1    | 15*. 40. 68. 128.      |
| 4        | <b>211</b> . <b>227</b> . <b>228</b> | 11,1       | 198                    |        | 135                    |
| 4,1-4    | 144                                  | 12         | 103                    | 7,2    | 332                    |
| 4,5      | 144                                  | 15         | 82. 94                 | 7,4    | 82                     |
| 4,7      | 144                                  | 15 - 24    | 360                    | 7 fg.  | 159                    |
| 5        | <b>1</b> 75. 253. 261                | <b>2</b> 3 | 63. 131                | 7—12   | 87                     |
| 5,4      | 224                                  | 24,1       | 75*                    | 8,4    | <b>1</b> 3. <b>4</b> 0 |
| 6        | 262                                  | 25         | 138*. 196              | 8,5    | <b>5</b> 3 .           |
| 7        | 94, 242, 262                         | 25,1       | 239                    | 10,2   | 273. 332               |
| 7,2      | 7. 332. <b>3</b> 33                  | 25,2       | 148. 189               | 10,11- | -12 268                |
| 8        | 262                                  | 26,2       | 67. 70. 244. 315*.     | 11,1   | $276^*$                |
| 8,1      | 268*                                 |            |                        | 11.2   | 332                    |
| 8,2      | 248. 267*                            |            | V111.                  | 11,3   | 5                      |
| 8,6      | <b>74</b> . 224. 225. 252.           | 1          |                        | 12,1   | 319*                   |
|          | 260, 268, 276                        |            | 27, 103, 255, 259.     |        | 27. 125. 268.          |
| 8,7 fg.  | 37                                   |            | 351<br>154*. 172. 259. |        | 269. 60                |
| 8 - 16   | 135, 153, 155                        | 1,3        |                        | 12,4   | 107. 125. 126.         |
| 9,3      | 304                                  |            | 362                    |        | 241                    |
| 10,1     | 193                                  | 1,5        |                        | 12,4-  |                        |
| 10,2     | 178*. 204                            | 1,6        | 189                    | 12,6   | 159                    |
| 11,1     | 178                                  | 1-6        | 322                    | 13     | 311                    |
| 12       | 83                                   | 2,4        | 125                    | 13,1   | 197                    |
| 13       | 151                                  | 3          | 322                    | 14     | 27. 103. 265. 360      |
| 14       | 66*. 194                             | 3,1-2      |                        | 15     | 72. 78. 299. 324.      |
| 14,2     | 320                                  | 3,2        | 190. 311               |        | 330.333*.345.348.      |
|          |                                      | Cûlik      | â - Upanishad :        |        |                        |
| 6        | 344*                                 | 14         | •                      | 17-1   | 8 201*                 |
| U        | 944,                                 | 1.1        | 011                    |        |                        |

# Çvetâçvatara - Upanishad:

|        | 1.                    | 2     | 20                 | 7      | 226. <b>228.</b> 2 <b>3</b> 4. |
|--------|-----------------------|-------|--------------------|--------|--------------------------------|
| 1      | 79                    | 4     | 181. 223           |        | 324                            |
| 2      | 240*                  | 7     | 162                | 7 - 12 | 235*                           |
| 3      | <b>222</b> . 226. 228 | 9     | 184                | 8      | 240. 264                       |
| 4      | 95. 324               | 11    | 139                | 8-9    | 140                            |
| 5      | 246                   | 18    | 242. 255           | 9      | 156*                           |
| 6      | 162                   | 19    | 181. 223           | 12     | 193*                           |
| 7      | 222                   | 20.   | 72, 139, 161, 259  | 13     | 140                            |
| 8      | <b>16</b> 0, 234      | 21    | <b>13</b> 9.       | 14     | 242.                           |
| 9      | 234                   |       |                    |        |                                |
| 11     | 324                   |       | IV.                |        | V1.                            |
| 12     | 222. 234              | 1     | 72, 192, 202       | 2      | 176                            |
| 14     | 346. 349              | 5     | 226*, 227, 228     | 3 - 4  | 202*, 226, 228                 |
| 15. 16 | 64.                   | 6 - 7 | 161*, 234*, 364    | 4      | <b>1</b> 62. 192. 204          |
|        | П.                    | 7     | 235                | 5 '    | 139. 140                       |
| 15     | 72                    | 10    | 40. 162. 205. 207. | 6      | 192                            |
| 6-7    | 60*                   | 10    | 212. 222. 362      | 9      | 254                            |
| 8      | 346, 347, 348         | 11    | 201. 202           | 10     | 150, 202, 222                  |
| 8—15   | 346                   | 12    | 181, 223           | 11     | 127, 162, 192, 226.            |
| 9      | 346                   | 18    | 53 A. 120, 126.    |        | 228. 361                       |
| 10     | 346. 347*             | 10    | 181. 223. 317*.    | 12     | 162. 192                       |
| 11     | 345                   |       | 101, 220, 314 .    | 13     | 191*. 345                      |
| 11—13  | 346                   |       |                    | 14     | 125*. 360                      |
| 12     | 176                   |       | V.                 | 16     | <b>22</b> 6. 228               |
| 12-13  | 353*                  | 1     | 71. 120*. 141      | 17     | 139.223                        |
| 16-17  | 184*.                 | 2     | 180. 181. 223      | 18     | 53 A. 161. <b>1</b> 81.        |
| 10-11  | 1041.                 | 2-6   | 235                | 1      | 223                            |
|        | III.                  | 3     | 202                | 19     | 139, 155, 186                  |
| 1      | 202                   | 5     | 162. 192*          | 21     | $64.\ 330.\ 331.\ 335$         |
| 16     | 72                    | 6     | 12. 26             | 22     | 5, 12*, 26, 55, 67,            |

# Dhyânabindu-Upanishad:

| 3    | 354 14     | 259 - 19      | 346  |
|------|------------|---------------|------|
| 4    | 351* 14—16 | 259. 351   20 | 346  |
| 6    | 156 + 17   | 350 21        | 348  |
| 10   | 207 18     | 350 - 22      | 352. |
| 1113 | 348        |               |      |

# Garbha-Upanishad:

1 251. 261 2-4 265\* 4 247.

# Gâruḍa - Upanishad :

3 181.

| 7,6 1                 |                                                                  |                                |                         |  |  |  |  |  |
|-----------------------|------------------------------------------------------------------|--------------------------------|-------------------------|--|--|--|--|--|
|                       | Gauḍapâda, Mâṇḍûkya-Kârikâ:                                      |                                |                         |  |  |  |  |  |
| 1,3—4 133             | 2,37                                                             | 326 - 4,30                     | 198. 310*               |  |  |  |  |  |
| 1,9 311. 318. 366     | 1 1                                                              | $0. \ 167 + 4,32$              | 271                     |  |  |  |  |  |
| 1,12—16 279*          | 3,25                                                             | $142^* + 4.33  \mathrm{fg}$ .  | 274                     |  |  |  |  |  |
| 1,14 326              | 3,26                                                             | 137* 4,37                      | 271                     |  |  |  |  |  |
| 1,16 29. 317*. 326    | 3,29                                                             | 271  4,47-52                   | 212                     |  |  |  |  |  |
| 1,18 167              | 3,33 fg.                                                         | 278* - 4,66                    | 271                     |  |  |  |  |  |
| 2,1 fg. 274           | 3,35                                                             | $126 	ext{ } 	ext{4,81}$       | 126*                    |  |  |  |  |  |
| 2,5 271               | 3,40                                                             | 326 <b>4,92</b> . 98           | 326                     |  |  |  |  |  |
| 2,7 271               | 4.11-31                                                          | 142 - 4,98                     | 310*.                   |  |  |  |  |  |
|                       | Haṅsa-Upanish                                                    | ıad.                           |                         |  |  |  |  |  |
| 1 000                 | •                                                                |                                | 0.50                    |  |  |  |  |  |
| 1 326                 | 6                                                                | 259 10                         | 350.                    |  |  |  |  |  |
| 3 256                 | 10 200                                                           | 0. 351                         |                         |  |  |  |  |  |
|                       | Îçâ - Upanisha                                                   | <b>d</b> :                     |                         |  |  |  |  |  |
| 1 160. 362            | 6-7 160.                                                         | 316* 12—14                     | 142*. 212               |  |  |  |  |  |
| 1—2 326               | 8 24. 135*                                                       |                                | 255                     |  |  |  |  |  |
| 2 319. 366            | 9                                                                | $290 \mid 15 - 18$             | 322                     |  |  |  |  |  |
| 3 71*. 290            | 9-11                                                             | 77*   16                       | 105. <b>1</b> 97        |  |  |  |  |  |
| 4 172                 | 12 142                                                           | 2. 290 + 17                    | 254.                    |  |  |  |  |  |
| 4-5 136*              |                                                                  |                                |                         |  |  |  |  |  |
|                       | Jâbâļa - Upanish                                                 | ıad.                           |                         |  |  |  |  |  |
| 4 3                   | · ·                                                              |                                | ,                       |  |  |  |  |  |
| 1-2                   | $ \begin{array}{c c} 341 & 5 \\ 331. 335. 336. & 6 \end{array} $ | 339, 340<br>338, 339, 340, 341 |                         |  |  |  |  |  |
| 4 265, 8              | 337. 338                                                         | 550, 559, 540, 541             | •                       |  |  |  |  |  |
|                       | Kaivalya - Upanis                                                | shad:                          |                         |  |  |  |  |  |
| 3 26. 56              | 12                                                               | 270* 19                        | 203*                    |  |  |  |  |  |
| 3-4 67. 324           | 13. 17                                                           | 268 24                         | 331.                    |  |  |  |  |  |
| 8 140                 | 18-23                                                            | 317*                           | 001.                    |  |  |  |  |  |
|                       | 10 2.7                                                           | 541                            |                         |  |  |  |  |  |
|                       | Kanthaçruti - Upan                                               | nishad:                        |                         |  |  |  |  |  |
| 1 249, 336, 337       | 3 338, 339                                                       | ). 342   5 338.                | 339. 340. 34 <b>1</b> . |  |  |  |  |  |
| 2 126, 336, 338, 339, | 4 265, 336, 337                                                  |                                | 342.                    |  |  |  |  |  |
| 340. 341. 342         | 339, 340                                                         | ). 341                         |                         |  |  |  |  |  |
| Kâṭhaka - Upanishad : |                                                                  |                                |                         |  |  |  |  |  |
| I 111. 229            | III                                                              | 344 · VI                       | 344.                    |  |  |  |  |  |
|                       |                                                                  |                                |                         |  |  |  |  |  |
| I.                    | 14                                                               | 155 + 20  fg.                  | 13                      |  |  |  |  |  |
| 3 71, 290, 364        | 17                                                               | 59 21                          | 159.                    |  |  |  |  |  |
|                       | •                                                                |                                |                         |  |  |  |  |  |

|              | н.                                                     | 13     | 223. 346.            | 348          | 8      | 125                 |
|--------------|--------------------------------------------------------|--------|----------------------|--------------|--------|---------------------|
| 1 - 6        | 71*                                                    | 14     |                      | 326          | 9 - 11 | 151*                |
| 7-9          | 72. 355                                                | 15     | 135*. 140.           | 176          | 12     | 316*                |
| 8            | 66                                                     | 17     |                      | 12.          | 13     | 24. 191*. 192       |
| 9            | 320                                                    |        |                      |              | 14     | 155                 |
| 10           | 304                                                    |        | IV.                  |              | 15     | 125*, 126, 360,     |
| 12           | 160. 259. 345                                          | 1      |                      | 77*          |        |                     |
| 14           | 139. 141*                                              | 35     |                      | 125          |        | VI.                 |
| 15           | 57. 349                                                | 3—VI,1 |                      | 155          | 1      | 27. 183. 184        |
| 17           | 346. 349                                               | : 4    |                      | 139          | 2      | 109                 |
| 18           | 134*. 141*. 361                                        | ā      | 140.                 | 319          | 3      | 159                 |
| 20           | 72, 139, 140, 155,                                     | 6      |                      | 172          | 4      | 326                 |
|              | 161. 259                                               | 6-7    |                      | 155          | 5      | 234                 |
| 21           | 136*. 160                                              | 9      | 148.                 | 158          | 7      | 181, 223, 247       |
| 22           | 139                                                    | 10     | •                    | 144          | 7-8    | 181                 |
| 23           | 55*. 72*. 161*.                                        | 10—11  | 41. 139*.            | 144.         | 7-11   | 224. 225            |
|              | 326. 364*                                              |        | 148. 212.            | 362          | 8      | 139. 254            |
| 24           | 67*                                                    | 11     |                      | 144          | 9      | 67                  |
| 25           | 27. 200*.                                              | 12     | 27, 140, 259         | . 319        | 10     | <b>25</b> 6. 348    |
|              |                                                        | 12-13  |                      | 155*         | 10-1   |                     |
|              | III.                                                   | 13     |                      | <b>14</b> 0. | 11     | 277. 3 <b>4</b> 5   |
| 1            | 27, 109, 155, 161,                                     |        |                      |              | 12     | 361                 |
|              | <b>195</b> . 2 <b>15</b> . 2 <b>34*</b> . 2 <b>5</b> 9 |        | <b>V</b> .           |              | 12-13  |                     |
| 2            | 59                                                     | 1      | 243 <b>.</b> 255.    | 321          | 12—18  |                     |
| 3            | 247                                                    | 2      |                      | 184*         | 14-15  |                     |
| 4            | <b>234</b> . 242                                       | 3      | 248.                 |              | 15     | 244                 |
| 10           | 181. 223                                               | 5      |                      | 251          |        | 260*, 264, 323, 324 |
| 10 <b>—1</b> |                                                        | 6      |                      | 140          | 17     | <b>2</b> 59. 346    |
| 10—1         | 3 224. 225                                             | ĩ 17   | 8*. <b>254.2</b> 67. | 304*         | 18     | <b>3</b> 45.        |

# Kaushîtaki-Âranyakam:

9 95 | 10 113.

# Kaushîtaki-Brâhmaṇam:

25,1 294.

# Kaushîtaki-Upanishad:

| 1   | 18. 2 <b>3. 5</b> 4. 180. 1,6             | <b>12</b> 0. 233     | 2,7 104              |
|-----|-------------------------------------------|----------------------|----------------------|
|     | 194. 233. 368 1,7                         | <b>172. 180.</b> 223 | 2,8 197. 302         |
| 1,1 | 65. 332 2                                 | 107. 359             | 2,9 197. 302         |
| 1,2 | <b>178. 197. 263. 302.</b> $+$ <b>2,1</b> | 82. 101              | 2,12—13 99           |
|     | 303. 324 2,1—                             | 2 16                 | 2,13 82. 193         |
| 1,3 | <b>195.</b> 303. 323 2,2                  | 82. 101              | 2,14 95. 96          |
| 1,4 | 311 + 2,5                                 | <b>59. 1</b> 13. 249 | 2,15 242. 244        |
| 1.5 | 159 - 2.6                                 | 110, 111, 159        | 3 23.108.123.127.245 |

| 4700       |                           |                          |                                                   |
|------------|---------------------------|--------------------------|---------------------------------------------------|
| •> 1       | 13, 159, 311              | 139, 155, 160, 185,      | 15 904 109                                        |
| 3,1        | 15. 15.7. 511<br>27       | 186, 190, 211, 245,      | 4,8 20 A. 103                                     |
| 3,2<br>3,3 | 95, 96, <b>245</b> , 276* | 364                      | 4,14 82<br>4,17, 18 82                            |
|            |                           |                          | ,                                                 |
| 3,4        | 108. 123                  |                          | ,                                                 |
| 3,5        | 243                       | 4 18. 19. 23. 36. 81.    | 188. 267. 332                                     |
| 3,7        | 245                       |                          | 4,19—20 276                                       |
| 3,8        | 41. 95. 126. 131.         | 4,1 79, 194              | <b>4</b> ,20 9 <b>5</b> . 1 <b>5</b> 9. 182. 268. |
|            |                           | Kena-Upanishad:          |                                                   |
| 1          | 243                       | 3 76*                    | 14-28 159                                         |
| 1-2        | $\frac{243}{241}$         | 4 fg. 15                 | 17—23 185                                         |
| 1-8        | 107                       | 4-8 243                  | 29-30 140*                                        |
| 1-13       | 24                        | 11 76*. 361              | 31 17. 164. 185                                   |
| 2          | 126                       | 11—12 315                |                                                   |
|            |                           | 11—12<br>12<br>326       | 33 55. 57. 64                                     |
| 2-8        | 126                       | 12 526                   |                                                   |
|            |                           | Kshurikâ-Upanishad:      |                                                   |
| 2          | 347                       | 5 348                    | 15—17 261                                         |
| 3          | 348. 349. 350             | 6 fg. 348                | 21 347.                                           |
| 4          | <b>3</b> 47. 348          | 8 fg. 353                |                                                   |
|            |                           |                          |                                                   |
|            |                           | Mahâ-Upanishad:          |                                                   |
| 1          | <b>174</b> . 240. 247     | 3 181. 259               | 4 181.                                            |
|            |                           | Mahâbhâratam:            |                                                   |
|            |                           | XIV,1136. 2543 262.      |                                                   |
|            | м                         | ahânârâyaṇa - Upanisha   | <b>d</b> :                                        |
| 4 4        |                           | • •                      |                                                   |
| 1,1        | 195                       | . ,                      | 62,11 64. 265. 330                                |
| 1,2        | 201                       | , -                      |                                                   |
| 1,4        | 172                       | 10,22 26. 56. 67. 324    | 7.                                                |
| 1.8        | 140                       | ,                        |                                                   |
| 5          | 330                       | 11,6—12 156              | 63,13 265                                         |
| 9          |                           | 11,8 259                 | 63,16 133. 197                                    |
| 10,1       | 72. 139. 161              | 11,8—12 351              | 63,21 345                                         |
| 10,5       | 226*                      |                          | 64 59. 113.                                       |
| 10,6       | 184*                      | 13 104. 197              |                                                   |
|            |                           |                          |                                                   |
|            |                           | Maitrâyaṇa - Upanishad : |                                                   |
| 1          | 229                       | 2,2 125                  | ,                                                 |
| 1,1        | 60. 111                   | 2,3                      | 3,2 169. 174. 176. 190.                           |
| 1,2        | 13. 65. 334               | 2,5 240                  | 236*. 240                                         |
| 1,3        | 256                       | 2,6 157. 198. 247. 248.  | '                                                 |
| 1,14       | 197                       | 251, 252, 256            | 3,5 228                                           |
|            |                           |                          |                                                   |

|          |                   |             |               | - 10                         |          |                |
|----------|-------------------|-------------|---------------|------------------------------|----------|----------------|
| 4        |                   | 60          | 6,18-30       |                              | 6,31     | $241. \ 256$   |
| 4.3      |                   | 335         | 6,19 78.2     |                              | 6,32     | 53             |
| 5,2      | 198. 223.         |             |               |                              | 6,33     | 111. 248       |
| 6        |                   | 344         | 6,20-21       |                              | $6,\!34$ | 114. 155. 198. |
| 6.1 - 8  |                   | 109         | 6,21          | 256                          |          | 311. 317*. 349 |
| 6,2      | 196. 258.         | 259         |               | 51. 352. 353                 | $6,\!35$ | 194            |
| 6.3      | <b>34</b> 5. 346. | 349         | 6,23          | 33. 3 <b>46. 35</b> 0        | $6,\!38$ | 259, 352       |
| 6,4      | 25. 176.          | 248         | 6,24 - 126.5  | 212.346.349.                 | 7,1-5    | 248            |
| 6.5      | 25. <b>24</b> 0.  | 350         |               | <b>3</b> 53*                 | 7,3      | 133. 197       |
| 6,9      | 114.              | 248         | 6,25          | 345. 348                     | 7,6      | 197            |
| 6,10     | 223. 225.         | 254         | 6,26          | 349                          |          | 185            |
| 6,11—13  |                   | 223         | 6,27 13       | 3. <b>1</b> 98. <b>25</b> 6. | 7,8-10   | 60             |
| 6,13     |                   | <b>13</b> 3 |               | <b>25</b> 9. <b>35</b> 2     | 7,9      | 71             |
| 6,15     | 139.              | 140         | $6,\!27-\!28$ | 255                          | 7.11     | 151. 337. 269. |
| $6,\!16$ |                   | 197         | 6,28 3-       | 49. 352. 353                 |          | 279. 280. 352. |
| 6,17     | 138.              | 202         | 6,29          | 12. 13*. 67                  |          |                |
| 6,18     | 345. 346.         | <b>34</b> 8 | 6,30 156.     | 246.261.347                  |          |                |
|          |                   |             | Mândûkya -    | Upanishad :                  |          |                |
| 1,6      |                   | 200         | 4             | 274                          | 7        | 212, 269, 279  |
| 3        | 95                | 270         |               | 3. 268. 277*                 |          | 346. 350.      |
| 3-4      | 20.               | 262         | 6             | 187                          |          |                |
| • •      |                   |             | ·             |                              |          |                |
|          |                   |             | Ma            | nu:                          |          |                |
| 1,9—13   |                   | 169         | 1,43-48       | 262                          | 3,76     | 198.           |
| $1,\!27$ |                   | 174         | 2,89 fg.      | 248                          |          |                |
|          |                   |             | Magha         | adûta :                      |          |                |
|          |                   |             | •             |                              |          |                |
|          |                   |             | Vers 43       | 263.                         |          |                |

# Muṇḍaka-Upanishad:

|          |                  | -       | -                     |             |                         |
|----------|------------------|---------|-----------------------|-------------|-------------------------|
| 1,1,1-2  | 180              | 2,1     | 186                   | $2,\!2,\!5$ | 27. 186                 |
| 1,1,3    | 144. 148. 210.   | 2,1,1   | 150*. 182*. 200       | 2,2,6       | 95                      |
|          | 212. 232. 262    | 2,1,2-3 | ` 225                 | 2,2,7       | 133. 245. 255           |
| 1,1,5    | 52. 55. 56. 135* | 2,1,3   | 241                   | 2,2,8       | 244. 311*. 317*.        |
| 1,1,6 27 | 7. 139. 277. 361 | 2,1,4   | 53 A. 149*. 183*      |             | 319. 320                |
| 1,1,7    | 150*. 200. 202   | 2,1,5   | 263, 304*             | 2,2,9       | 124, 139, 360           |
| 1,1,8-9  | 225              | 2,1,7   | <b>57.</b> 177*. 248. | 2,2,10      | 27. 12 <b>5*</b> . 360* |
| 1,1,9    | 277              |         | 331                   | 2,2,11      | 148                     |
| 1,2,3    | 196              | 2,1,8   | 242                   | 3,1,1-2     | 161. 234                |
| 1,2,8-10 | 71               | 2,1,9   | 24                    | 3,1,3       | 311                     |
| 1,2,10   | 59*. 195. 304*   | 2,1,10  | 155, 244, 259         | 3,1,6       | 324                     |
| 1,2,11   | 64. 324          | 2,2,1   | 120                   | 3,1,7       | 155                     |
| 1.2,12   | 65. 332          | 2,2,3-4 | 56                    | 3,1,8       | 78                      |
| 1,2,13   | 67               | 2,2,4   | 346                   | 3,2,1       | 255, 259                |

| 3,2,2 | 317* 3.2,6   | 5. 26. 56. 67.  | 3,2,9     | 24 <b>4</b> . <b>3</b> 11 |
|-------|--------------|-----------------|-----------|---------------------------|
| 3,2,3 | 72*. 364*    | 324             | 3,2,10-11 | 67                        |
| 3,2,4 | 64 - 3, 2, 7 | 78. <b>24</b> 2 | 3,2,11    | 13*.                      |
| 3.2.5 | 139 3.2.8    | 317*            |           |                           |

# Nâdabindu-Upanishad:

| 1   | 350 8—11 | 350 - 17 | 126  |
|-----|----------|----------|------|
| 3-4 | 196 , 11 | 194 , 18 | 349. |
| 6-7 | 350      |          |      |

# Nârâyaṇa-Upanishad:

1 181 **5** 255. 259.

# Nṛisinhapûrvatâpanîya-Upanishad:

| 1.2 | 194 2,1     | 203 - 5,2 | 194  |
|-----|-------------|-----------|------|
| 1,3 | 13*. 68 4,1 | 187 5,6   | 196. |

# Nṛisinhottaratâpanîya-Upanishad:

| 1 | 162. 187 3                                | 203 - 8      | 12. 180             |
|---|-------------------------------------------|--------------|---------------------|
| 2 | <b>155.</b> 280. 350 <sub>1</sub> 4. 6. 7 | <b>116</b> 9 | 41.181.249.326.362. |

### Pañcavinça - Brâhmanam:

20,14,2 82.

# Paramahansa - Upanishad:

| 1 | 337. 338. 3 <b>3</b> 9. 341 | 3 | 339. 342             |
|---|-----------------------------|---|----------------------|
| 2 | 338, 339, 342*              | 4 | 326, 337, 342, 343*, |

# Pinda-Upanishad:

1 181 | 2 176.

# Praçna-Upanishad:

| 1,1      | 65. 79. 33 <b>2</b> | $3,\!4$ | $248 \pm 4$ ,           | 5 274*                  |
|----------|---------------------|---------|-------------------------|-------------------------|
| 1,9      | <b>5</b> 9          | 3,5     | 25, 238, 248, 251,   4, | 7 224. 225              |
| 1,9—10   | 304                 |         | 252 + 4,                | 8 174, 240, 244         |
| 1,10     | 64. 299. 324        | 3,6     | 261 5                   | <b>346</b> . <b>350</b> |
| 1,13. 15 | 265                 | 3,7     | 252   5                 | 5 27. 92. 254           |
| 2,2-4    | 95. 96              | 3,8     | 241  5                  | ,7 196                  |
| 2,4      | 93                  | 3,10    | 254 - 6                 | 242                     |
| 2,5-13   | 98                  | 4       | . 224. 269 6,           | 3-4 94                  |
| 2,6      | 95. 252             | 4,2     | 244*. 248 6,            | 4 176                   |
| 2,13     | 82                  | 4,2-3   | $251 \pm 6$             | 5 127, 139, 361         |
| 3,1      | 236                 | 4,3     | $248. \ 255 \ \ 6$      | 6 95.                   |
| 3,3      | 109, 190, 234       | 4,4     | 113A. 248. 252          | •                       |

|                          | -                 |                       |                  |            | 0.,,,           |
|--------------------------|-------------------|-----------------------|------------------|------------|-----------------|
| Prânâgnihotra-Upanishad: |                   |                       |                  |            |                 |
|                          |                   |                       | •                |            | 154 150 240     |
| 1                        | 249               | 2                     | 263              | 4 169.     | 174, 176, 240.  |
| 1-2                      | 114               | 3—4                   | 59. 113          |            | 247, 249,       |
|                          | Râm               | âpûrva <b>t</b> âp    | anîya-Upanisl    | had:       |                 |
| 43, 45                   | 193               | 84                    | 13*. 68          | 89         | 196             |
| 71. 72                   | 196               | 87                    | 196              | 92         | 116.            |
|                          |                   |                       | anîya - Upanisl  | and ·      |                 |
| 4 3                      | nam               | -                     | •                |            |                 |
| 2                        |                   | 350                   |                  | 116        |                 |
| 3                        |                   | 187                   |                  | 116. 197.  |                 |
|                          |                   | • •                   | jveda:           |            |                 |
| 1,31,7                   | 287               | X,14.7                | 288              | X,90,8     | 177             |
| 36,18                    | 288               | 14,8                  | 288. 330         | 90,131     |                 |
| 91,1                     | 287               | 14,10                 | 288              | $97,\!16$  | 288             |
| 121                      | 78                | $14,\!12$             | 288              | $103,\!12$ | 290             |
| 125,5-6                  | 288               | 15,1-2                | 290              | 107,1      | 290             |
| 164                      | 78                | 15,7                  | 288              | 109,4      | 62              |
| 164,12                   | 304               | 15,14                 | 288              | 117,9      | 297             |
| 164,20                   | <b>161.</b> 234   | 16,3                  | 296              | 121        | 165. 185. 223   |
| 164,46                   | 356               | 16,4                  | 291              | 121,1      | 169. 179        |
| 187,7                    | 190               | 68,11                 | 290              | 121,2      | 109             |
| 1V,5,5                   | 290               | 72                    | 165              | 121,9      | 171             |
| 26,1                     | 286               | 72,4—6                | 171              | 125        | 165             |
| 27,1                     | 286*              | 72,5                  | 172              | 129        | 78. 165         |
| 40,5                     | 184*              | 81,1                  | 69. 150          | 129,1      | 117             |
| V,55,4                   | 287               | 81—82                 | 165              | 129,2      | 207             |
| 63,2                     | 287               | 82,1                  | 171. 172         | 129,3      | 169. 171        |
| VI,47,18                 | 207. 286          | 82,4                  | 173              | 135,1      | 288             |
| VII,89                   | 306               | 82,6                  | 207              | 136        | 62              |
| 104,3                    | 290               | 85,5                  | 197. 302         | 152,4      | 290             |
| VIII,48,13               | 290               | 88,15                 | 287*             | 154,2      | 62*             |
| IX,73,8                  | 290               | 89,15                 | 290              | 164,46     | 206             |
| 113,7                    | $\frac{250}{288}$ | 90                    | 97. 127. 165.    | 165,4      | 288             |
| 113,7—11                 | 289*              | ,,0                   | 170. 186         | 189,2      | 219             |
|                          | 288               | 90,2                  | 207              | 190,1      | 61              |
| X,14,1 fg.               |                   |                       |                  | ,          | 199.            |
| 14,2                     | 288               |                       | 112. 151. 280    | 190,3      | 1././.          |
| 4                        | 200               | •                     | /a - Kârikâ :    |            | 0-0             |
| 1                        | 229               | 21                    | 222              | 41         | 353             |
| 3                        | 227               | <b>3</b> 8 <b>4</b> 0 | 254              | 62         | 217.            |
|                          |                   |                       | a-Upanishad:     |            |                 |
|                          | <b>337. 3</b> 38  | 2,7                   | 337              | 4 251.     | 339*. 341. 342. |
| 2                        | 336               | 3                     | <b>33</b> 8. 339 |            | 347.            |
|                          |                   |                       |                  |            |                 |

**338.** 340

#### Sarvopanishatsara:

| 5-8   | 269* | 9-13 | <b>13</b> 3 | 19 | 187* |
|-------|------|------|-------------|----|------|
| 8     | 280  |      | 249         | 21 | 116  |
| 9 fg. | 255  | 16   | 254         | 23 | 198. |

# Taittirîya - Âranyakam:

| 1,1,52 | 195   3,14, | 1-2 | 200 | 10,27—28 | 196. |
|--------|-------------|-----|-----|----------|------|
| 1.23   | 166   3,14, | 7   | 248 |          |      |

### Taittirîya - Brâhmanam:

| 2,2,9,1   | 117* * 3,10,11,2    | $294. \ 304 + 3,12,9,7$ | 207, 208, 355 |
|-----------|---------------------|-------------------------|---------------|
| 3,10,9,11 | $291 \mid 3,11,8,5$ | 294 3,12,9,8            | 308*.         |
| 3,10,11,1 | 293* 3,11,8,6       | 294                     |               |

# Taittirîya-Samhitâ:

| 9 6 10 9 | 902* | 7.5.95 | 111 |
|----------|------|--------|-----|
| 2,6,10,2 | 493  | 7,5,25 | 111 |

# Taittirîya-Upanishad:

|       |                                   | •                                    |      |                     |
|-------|-----------------------------------|--------------------------------------|------|---------------------|
| 1,1   | 109 + 2                           | 75*. 89, 132, 133.                   | 2,7  | 117*. 184. 191. 198 |
| 1,3   | 16                                | 352                                  | 2,8  | 105, 130, 132, 159, |
| 1,4,3 | $333 \stackrel{ }{^{\perp}} 2, 1$ | 23. 115*. 116. 155.                  |      | 195. 290            |
| 1,5   | <b>111. 1</b> 96                  | 168 <b>. 1</b> 75 <b>. 255. 2</b> 59 | 2,9  | 311. 315*           |
| 1,5,3 | <b>24</b> 8 <b>2,2</b>            | 101. 248                             | 3    | 84. 132             |
| 1,6   | 256. 323. <b>351</b> 2,3          | 54. 247                              | 3,1  | 82. 106. 159. 163.  |
| 1,6,1 | $245. \ 259 + 2.4$                | <b>5</b> 5*. 78, 319. 345.           |      | 200                 |
| 1,7   | 20 A. 243. 248                    | 361                                  | 3,3  | 82                  |
| 1,8   | 346 + 2,5                         | 27.59.133.277                        | 3,9  | 64                  |
| 1,9   | $64.264.328.330 \pm 2.6$          | <b>23</b> . 27. 69. 156.             | 3,10 | 105.                |
| 1,11  | 333                               | 159, 168, 176, 211.                  |      |                     |
| 1,12  | 109                               | 221. 363. 364                        |      |                     |
|       |                                   |                                      |      |                     |

# Talavakâra-Upanishad-Brâhmanam:

| 1,60   | 96 + 2,1-2           | 96 + 3,1-2  | 100  |
|--------|----------------------|-------------|------|
| 1,60,5 | 250   2,3            | 96 4,22,2—3 | 250. |
| 2,1,16 | $250 \mid 2.10 - 11$ | 96          |      |

# Tejobindu-Upanishad:

| 1 | 350 - 8      | 133  |
|---|--------------|------|
| 7 | $351 \pm 13$ | 349. |

# Upanishadbrâhmaṇam:

# Vâjasaneyi - Saṃhitâ :

| 15,50        | 195          | 31,18       | 308*          | 32,8  | 201. 202  |  |  |
|--------------|--------------|-------------|---------------|-------|-----------|--|--|
| 18,51        | 288          | 32,2        |               | 34,16 | 166. 245  |  |  |
| 18,52        | 291          | 32,4        |               | 34,5  | 95.       |  |  |
| ,            |              | ,           |               | ,     |           |  |  |
| Vedântasâra: |              |             |               |       |           |  |  |
| 1723         | 67           | 94 - 98     | 239           | 120   | 262       |  |  |
| 43           | 187          | 96          | 252           | 128   | 174       |  |  |
| 93 - 104     | 249          | 97          | 252           |       | 196.      |  |  |
| 94 - 95      | 251          |             |               |       | _, _      |  |  |
|              |              |             |               |       |           |  |  |
|              |              | Yogaçikhâ   | - Upanishad : |       |           |  |  |
| 2            | 347          | 4           | 242. 255      | 6     | 156       |  |  |
| 3            | 349          | 4—7         | 352*          | 10    | 354*.     |  |  |
|              |              | Yonatattva  | -Upanishad:   |       |           |  |  |
| 1            |              | •           | •             | 10    | •>40      |  |  |
| -            | 354          | 7           | 350           | 12    | 348       |  |  |
| 3-5          | 198          | 9           | 259           | 13    | 242. 255  |  |  |
| 6—7          | 350          | 9—11        | 156. 351      | 15    | 346. 347. |  |  |
|              | \iststalan   |             | 1 - 10 - 9    | 0.4   |           |  |  |
|              | Aristoteles, |             | 1 p. 16 a 3   | 91    |           |  |  |
|              |              |             | p. 437 a 14   | 91    |           |  |  |
|              | T.1 T        | phys. 1,4 p |               | 175   |           |  |  |
|              |              |             |               |       |           |  |  |

| inistoteles, de interpr. 1 p. 10 a s | 0.1  |
|--------------------------------------|------|
| de sensu 1 p. 437 a 14               | 91   |
| phys. 1,4 p. 187 b 1                 | 175  |
| Diogenes Laertius 8,36               | 285  |
| Herodot 2,123                        | 285  |
| Platon, Apol. p. 40 D                | 129  |
| Phaedr. p. 275 E                     | 12   |
| Rep. VII,1                           | 205  |
| Symp. p. 189 C fg.                   | 179  |
| Tim. p. 37 D fg.                     | 140  |
| p. 44 D                              | 98   |
| Plutarch, de superst. 3              | 269. |

| Genesis 2,7 | 157 |
|-------------|-----|
| 1 Joh. 5,19 | 128 |
| 1 Kor. 15   | 300 |
| 15,47       | 47  |
| Matth. 7,16 | 325 |
| 8,11        | 289 |
| 26,29       | 289 |
| Phil. 2,13  | 46  |
| Römer 7,18  | 46. |

Druck von F. A. Brockhaus, Leipzig.

# Werke von Paul Deussen:

- Commentatio de Platonis Sophistae compositione ac doctrina. (Bonn, Marcus, 1869.) Leipzig, F. A. Brockhaus. Geh. 1 M. 20 Pf.
- Die Elemente der Metaphysik. Als Leitfaden zum Gebrauche bei Vorlesungen, sowie zum Selbststudium zusammengestellt. Nebst einer Vorbetrachtung über das Wesen des Idealismus. Leipzig, F. A. Brockhaus. Sechste Auflage. Geh. 8 M.

Elements of Metaphysics: a Guide for Lectures, translated by C. M. Duff. London, Macmillan & Co., 1894. 6s.

Les éléments de la métaphysique. Traduction du Dr. Ern. Nyssens, revue et approuvée par l'auteur. Paris, Perrin et Cie., 1899. 4 fr.

Gli Elementi della Metafisica, con introduzione di Luigi Suali. Pavia 1912. Elements of Metaphysics, translated into Sanscrit Verses by A. Govinda Pillai. Trivandrum (S. India) 1912.

Das System des Vedânta nach den Brahma-Sûtra's des Bâdarâyana und dem Kommentare des Çankara über dieselben, als ein Kompendium der Dogmatik des Brahmanismus vom Standpunkte des Cankara aus. Leipzig, F. A. Brockhaus, 1883. Zweite Auflage 1906. 8. Geh. 12 M.

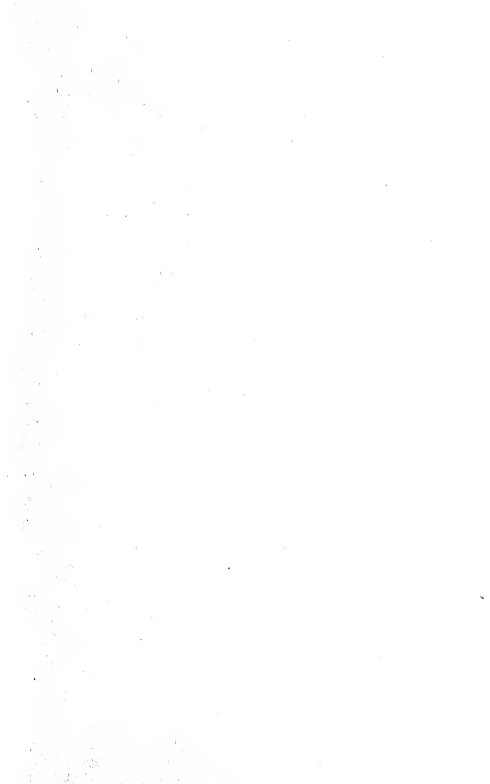
The System of the Vedanta, transl. by Charles Johnston, Chicago 1912.
Outline of the Vedanta System of Philosophy according to Shankara. Translated by J. H. Woods and C. B. Runkle. New York, The Grafton Press. 1903. § 1 net.

- Die Sûtra's des Vedânta oder die Çârîraka-Mîmânsâ des Bâdarâyana nebst dem vollständigen Kommentare des Çankara. Aus dem Sanskrit übersetzt. Leipzig, F. A. Brockhaus. 1887. Geh. 18 M.
- Der kategorische Imperativ. Rede. Zweite Auflage. Kiel, Lipsius & Tischer, 1903. Geh. 50 Pf.
- On the Philosophy of the Vedânta in its Relations to Occidental Metaphysics, an address delivered before the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society, Saturday, the 25th February, 1893. (Bombay 1893. One Ana.) Leipzig, F. A. Brockhaus. Geh. 10 Pf.
- Zur Erinnerung an Gustav Glogau. Gedächtnisrede, gehalten an der Christian-Albrechts-Universität am 11. Mai 1895. Kiel, Lipsius & Tischer, 1895. Geh. 50 Pf.
- Über die Notwendigkeit, beim mathematisch-naturwissenschaftlichen Doktorexamen die obligatorische Prüfung in der Philosophie beizubehalten. Kiel, Lipsius & Tischer, 1897. Geh. 50 Pf.
- Jacob Böhme. Über sein Leben und seine Philosophie. Zweite Auflage. Mit einer Abbildung des Jacob Böhme-Denkmals. Leipzig, F. A. Brockhaus, 1911. Geb. 1 M. 50 Pf.
- Vedanta und Platonismus im Lichte der Kantischen Philosophie. Berlin, Weidmannsche Buchhandlung, 1904. Geh. 1 M.
- Sechzig Upanishad's des Veda, aus dem Sanskrit übersetzt und mit Einleitungen und Anmerkungen versehen. Leipzig, F. A. Brockhaus, 1897. Zweite Auflage 1905. [Vergriffen.]
- Erinnerungen an Friedrich Nietzsche. Mit einem Porträt und drei Briefen in Faksimile. Leipzig, F. A. Brockhaus, 1901. Geh. 2 M. 50 Pf.
- Discours de la Méthode pour bien étudier l'histoire de la philosophie et chercher la vérité dans les systèmes. Paris, Armand Colin, 1902.

- Erinnerungen an Indien. Mit einer Karte und sechzehn Abbildungen. Kiel und Leipzig, Lipsius & Tischer, 1904. Geh. 5 M. Geb. 6 M.
  - My Indian Reminiscences, transl. by A. King, Madras 1911.
- Vier philosophische Texte des Mahâbhâratam. Sanatsujâta-Parvan — Bhagavadgîtâ — Mokshadharma — Anugîtâ. In Gemeinschaft mit Dr. Otto Strauss aus dem Sanskrit übersetzt. Leipzig, F. A. Brockhaus, 1906. Geh. 22 M.
- Outlines of Indian Philosophy, with an Appendix on the Philosophy of the Vedânta in its Relations to Occidental Metaphysics. Berlin, Karl Curtius, 1907. Geh. 2 M.
- Die Geheimlehre des Veda. Ausgewählte Texte der Upanishad's. Aus dem Sanskrit übersetzt. Leipzig, F. A. Brockhaus. Fünfte Auflage, 1919. Geh. 7 M.
- Der Gesang des Heiligen. Eine philosophische Episode des Mahâbhâratam. Aus dem Sanskrit übersetzt. Leipzig, F. A. Brockhaus, 1911. Geh. 3 M.
- Allgemeine Geschichte der Philosophie mit besonderer Berücksichtigung der Religionen. 2 Bände in 6 Abteilungen. Leipzig, F. A. Brockhaus. Geh. 77 M.
  - Erster Band, erste Abteilung: Allgemeine Einleitung und Philosophie des Veda bis auf die Upanishad's. 1894. Dritte Auflage, 1915. Geb. 7 M.
  - Erster Baud, zweite Abteilung: Die Philosophie der Upanishad's. 18.9. Dritte Auflage, 1919. Geh. 16 M.

The Philosophy of the Upanishad's. Authorised English translation by Rev. A. S. Geden. Edinburgh, T. & T. Ciark, 1906. 10s. 6d.

- Erster Baud, dritte Abteilung: Die nachvedische Philosophie der Inder. Nebst einem Anhang über die Philosophie der Chinesen und Japaner. 1908. Zweite Auflage, 1914. Geb. 16 M.
- Zweiter Band, erste Abteilung: Die Philosophie der Griechen. 1911. Zweite Auflage, 1919. Geh. 13 M.
- Zweiter Band, zweite Abteilung: Die biblisch-mittelalterliche Philosophie. 1915-1919. Geh. 11 M.
  - Hälfte: Die Philosophie der Bibel. 1913. Zweite Auflage, 1919. Geh. 7 M.
    - Bibelus Filosofi, bemyndigad översättning av August Carr. Stockholm, Hugo Gebers Förlag, 1916.
  - 2. Hälfte: Die Philosophie des Mittelalters. 1915. Geh. 4 M.
- Zweiter Band, dritte Abteilung: Die Neuere Philosophie von Descartes bis Schopenhauer. 1917. Geh. 14 M.
- Einzelausgaben des zweiten Bandes:
  - Erste Abteilung unter dem Titel: Die Philosophie der Griechen. Geh. 13 M. Zweite Abteilung, erste Hälfte, unter dem Titel: Die Philosophie der Bibel. Geh. 7 M.
  - Zweite Abteilung, zweite Hälfte, unter dem Titel: Die Philosophie des Mittelalters. Geh. 4 M.
  - Dritte Abteilung unter dem Titel: Die Neuere Philosophie von Descartes bis Schopenhauer. Geh. 14 M.
- Vedânta, Platon, Kant, nebst einem Anhang über Kultur und Weisheit der alten Inder. Wien, Verlag der Wiener Urania, 1917. Geh. 1 M. (1 K 30 h).
- Faustbüchlein, ein Leitfaden zum Verständnis des Goetheschen Faust. Wien, Verlag der Wiener Urania, 1918. Geb. 1 M-(1 K 30 h). In Vorbereitung.



64 as

